
49

Horyzonty
Polityki

Horyzonty Polityki
2025, Vol. 16, N° 57 

Sugerowane cytowanie :  Zamojski, A. (2025). Przemiany tożsamości cy‑
wilizacji europejskiej. Horyzonty Polityki, 16(57), 49–68. DOI: 10.35765/HP.2723.

Adam Zamojski
http://orcid.org/0000-0001-6238-9259

Uniwersytet Jana Kochanowskiego w Kielcach
adam.zamojski@ujk.edu.pl

DOI: 10.35765/HP.2723

Przemiany tożsamości 
cywilizacji europejskiej

Streszczenie

CEL NAUKOWY: Celem artykułu jest opisanie natury tożsamości cywilizacji 
europejskiej oraz kierunków jej przemiany z uwzględnieniem czynników ini‑
cjujących proces transformacji. Uzyskane wyniki pozwolą na sformułowanie 
wniosków i wskazanie obszarów potencjalnego kryzysu.

PROBLEM I METODY BADAWCZE: Główne problemy badawcze dotyczą 
specyfiki źródeł tożsamości cywilizacji europejskiej oraz elementów stymulujących 
jej przemianę. Badania mają charakter interdyscyplinarny. Wykorzystano metodę 
komparatywną uwzględniającą wartość eksplanacyjną podejścia cywilizacyjnego.

PROCES WYWODU: Treści zostały podzielone na części. Pierwsza zawiera 
wprowadzenie do tematyki artykułu. W drugiej opisano wykorzystywane podej‑
ście badawcze. Część trzecia odwołuje się do źródeł tożsamości europejskiej oraz 
kierunków jej przemiany. Część zasadniczą zamyka charakterystyka czynników 
inicjujących przemianę.

WYNIKI ANALIZY NAUKOWEJ: Na tożsamość cywilizacji europejskiej 
wpływ mają źródła naturalne oraz symboliczne. Zwłaszcza te ostatnie są istotne 
dla kształtowania się świata wartości europejskich. Do źródeł symbolicznych 
należy zaliczyć starożytną filozofię grecką, system prawa rzymskiego, religię 
chrześcijańską, kulturę plemion barbarzyńskich oraz intelektualny dorobek 
epoki Oświecenia. Tradycyjna tożsamość ulega przemianie. Do czynników 
generujących ten proces należy zaliczyć oddziaływanie nowych systemów 
filozoficznych, sekularyzację przestrzeni kulturowej, ateizację społeczeństwa 
przy rosnącym znaczeniu neopoganizmu i sekt religijnych. Nakładają się na to 
zjawisko multikulturalizmu oraz islamizacja.

WNIOSKI, INNOWACJE, REKOMENDACJE: Cywilizacja europejska 
jest wspólnotą wartości opartą na myśli filozoficznej starożytnych Greków, 

http://orcid.org/0000-0001-6238-9259


50

Adam Zamojski 

systemie prawnym starożytnych Rzymian oraz religii chrześcijańskiej. Elemen‑
tem konstytuującym ten świat wartości jest przestrzeń symboliczna. Jeśli Euro‑
pejczycy nie zadbają o swą tożsamość, to oddziaływanie czynników inicjujących 
jej przemianę doprowadzi do nieodwracalnej transformacji kultury europejskiej, 
odrywającej tożsamość od tradycyjnych korzeni.

Słowa kluczowe:
cywilizacja europejska, tożsamość, przemiana

Abstract

THE TRANSFORMATION OF THE IDENTITY 
OF EUROPEAN CIVILIZATION

RESEARCH OBJECTIVE: The purpose of the article is to describe the nature 
of the identity of European civilization and the directions of its transforma‑
tion, taking into account the factors initiating the process of transformation. 
The results obtained will allow to formulate conclusions and identify areas of 
potential crisis.

THE RESEARCH PROBLEM AND METHODS: The main research prob‑
lems concern the specificity of the sources of identity of European civilization and 
the elements that stimulate its transformation. The research is interdisciplinary 
in nature. A comparative method was used, taking into account the explanatory 
value of the civilization approach.

THE PROCESS OF ARGUMENTATION: The content is divided into 
parts. The first contains an introduction to the subject of the article. The second 
describes the research approach used. The third part refers to the sources of 
European identity and the directions of its transformation. The main part closes 
with a characterization of the factors initiating the transformation.

RESEARCH RESULTS: The identity of European civilization is influenced by 
natural sources and symbolic sources. Symbolic sources include ancient Greek 
philosophy, the system of Roman law, the Christian religion, the culture of 
barbarian tribes and the intellectual achievements of the Age of Enlightenment. 
Traditional identity is being transformed. Factors generating this process, in‑
clude the influence of new philosophical systems, secularization of the cultural 
space, atheization of society with the growing importance of neopaganism and 
religious sects. Superimposed on this is the phenomenon of multiculturalism 
and Islamization.

CONCLUSIONS, INNOVATIONS, AND RECOMMENDATIONS: 
European civilization is a community of values. If Europeans do not take care 
of their identity, the impact of the factors initiating its transformation will lead 



51

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

to an irreversible transformation of European culture, detaching identity from 
its traditional roots.

Keywords: 
European civilization, identity, transformation

WSTĘP

Geneza Europy jest związana z cywilizacją minojską i mykeńską. 
Początków cywilizacji europejskiej trzeba szukać w świecie klasycz‑
nym. Ukonstytuowała się ona na fundamencie filozofii starożytnej 
Grecji, rzymskiego prawa, tradycji judeochrześcijańskiej, dorobku 
kulturowego plemion barbarzyńskich oraz myśli epoki Oświecenia. 
Ten klasyczny zestaw bywa poszerzany o wpływy kultury arabskiej 
(Pawlak, 2011, s. 101). Uważam, że cywilizacja europejska jest wspól‑
notą wartości o symbolicznych źródłach i dynamicznym charakterze. 
	 Na poziomie materialnym Europa to wspólna przestrzeń geogra‑
ficzna, klimat i rzeźba terenu. Od starożytności zwracano uwagę na 
odmienność kontynentu europejskiego – niewielkie rozmiary i zło‑
żoność mapy fizycznej, która sprzyja ludzkiej aktywności. Europa 
ma krętą linię brzegową, głębokie zatoki morskie, łańcuchy górskie 
średniej wysokości i łatwe do pokonania rzeki. Jej regiony mają wiel‑
kość ułatwiającą kształtowanie się wspólnot narodowych, posiada 
ona też zróżnicowany klimat oraz obfituje w wodę (Dobroczyński 
& Stefanowicz, 1979, s. 7).
	 Europejskość to również zróżnicowanie etniczne populacji oraz 
dziedzictwo genetyczne. Homogeniczny charakter ludności Europy 
został potwierdzony w ramach projektu genograficznego realizowa‑
nego od 2005 do 2019 roku z inicjatywy środowiska skupionego wokół 
„National Geographic”. Do momentu zakończenia projektu przeba‑
dano próbki DNA miliona uczestników, pochodzących ze 140 państw 
(National Geographic, 2016). Wyniki badań wskazują na jednorodność 
genetyczną rdzennej populacji Europy. Świadczą o tym także wyniki 
badań prowadzonych od początku lat 90. XX wieku przez Bryana 
Sykesa (1947–2020), profesora genetyki z Oksfordu, prezesa firmy 
Oxford Ancestors zajmującej się ustalaniem pochodzenia i migracji 
homo sapiens sapiens przy użyciu metod mapowania DNA (Oxford 



52

Adam Zamojski 

Ancestors, https://www.oxfordancestors.com/). Sykes poddał badaniu 
DNA zawarte w zawierających 37 genów mitochondriach, w których 
substancje pokarmowe przetwarzane są w energię wykorzystywaną 
przez komórkę. Badacz sporządził genetyczną mapę prehistorycznej 
Europy. Zlokalizował na niej siedem miejsc, w których prawdopo‑
dobnie żyły pramatki współczesnych Europejczyków (Sykes, 2002, 
s. 17). To wynik procesów migracyjnych, które rozpoczęły się w Afryce 
między 70 tys. a 50 tys. lat temu (Dobbs, 2013, s. 46). Według B. Sy‑
kesa genotyp 95 procent współczesnych Europejczyków pasuje do 
jednej z siedmiu grup mitochondrialnego DNA, do jednej z siedmiu 
tzw. matek Europy (DNA Testing Adviser, http://www.dna-testin‑
g-adviser.com/SevenDaughtersofEve.html). Matkom tym (grupom 
mtDNA) przypisano wiek między 43 tys. a 8 tys. lat p.n.e. (Sykes, 2007, 
s. 109). Korzenie rdzennych Europejczyków sięgają górnego paleolitu 
(Church, 2006, s. 29–36). Mitochondrialne DNA jednoznacznie wska‑
zuje na to, że współcześni mieszkańcy Europy pochodzą w zdecydo‑
wanej większości od ludów koczowniczych (to sześć z siedmiu grup 
mtDNA), a nie od rolników uprawiających zboże i budujących osady.
	 Nie tylko dziedzictwo genetyczne i położenie geograficzne jest 
istotne dla powstania cywilizacji europejskiej. Na początku XIX wie‑
ku dostrzeżono, że Europa historyczna nie narodziła się z geografii, 
choćby z uwagi na to, że ta stale podlegała zmianie. Istotną rolę dla 
kształtowania się wspólnoty europejskiej odegrały źródła o charak‑
terze symbolicznym. 

1. METODY I NARZĘDZIA BADAWCZE

W ostatnim czasie w badaniach politologicznych dostrzega się wagę 
przywiązywaną do znaczenia zróżnicowania cywilizacyjnego. Ma 
to związek z postulatami budowy nowej metodologii, która będzie 
posiadała satysfakcjonujący potencjał wyjaśniająco-prognostyczny. 
W analizach politologicznych coraz częściej sięga się do metod wy‑
pracowanych na gruncie nauki o cywilizacji oraz korzysta się z jej 
aparatury terminologicznej i analitycznej. Podejście cywilizacyjne 
określa tok postępowania badawczego oraz dobór metod adekwat‑
nych dla efektywnej analizy zjawisk politycznych. Pozwala iden‑
tyfikować odmienności cywilizacyjne oraz deszyfrować podłoże 



53

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

historyczno-kulturowe i religijne procesów społecznych. Wyjaśnienie 
cywilizacyjne uwzględnia w szerokim zakresie sferę symboliczną 
i kulturową rzeczywistości społeczno-politycznej.
	 Wybrane pole badawcze (tożsamość cywilizacji europejskiej) prze‑
mawia za celowością przeprowadzenia analiz o charakterze interdy‑
scyplinarnym. W badaniach politologicznych problemy o szczególnej 
nośności poznawczej często wymagają takiego podejścia. Wybór uję‑
cia jest zdeterminowany charakterem badanego obiektu. Pokazuje on 
zróżnicowany zakres przedmiotowy (uwarunkowania geograficzne, 
antropologiczne, historyczne, społeczne, polityczne) problematyki 
związanej z cywilizacją europejską. Funkcjonalność badań inter‑
dyscyplinarnych w ramach stosowania podejścia cywilizacyjnego 
w nauce dostrzegają także inni badacze. Wskazują na sensowność 
interdyscyplinarnego podejścia w politologii, idąc w kierunku do‑
konywania na podstawie uogólnień specjalistycznej wiedzy swoistej 
„syntezy interdyscyplinarnej” (Chodubski, 1998, s. 32). Zwracają 
także uwagę na brak możliwości jednorodnego ujęcia zagadnień 
związanych z problematyką europejską, co wymaga „podejścia wie‑
lodyscyplinarnego” (Gołembski, 2012, s. 31). 
	 Należy zauważyć, że badacz zajmujący się takim obiektem jak 
cywilizacja europejska, stoi przed wyzwaniem rekonstrukcji pod‑
stawowych, konstytutywnych wartości kulturowych tej formy życia 
zbiorowego, a to wymaga multidyscyplinarnego podejścia. Za przy‑
kład może tu służyć sięgnięcie do dorobku nauk przyrodniczych 
i nawiązanie do programu genograficznego „National Geographic”, 
mapującego w skali globalnej pulę mitochondrialnego DNA. Umoż‑
liwiło to wykazanie homogeniczności genetycznej populacji zamiesz‑
kującej Europę, co ma związek z adekwatnym do rzeczywistości 
opisem naturalnych źródeł tożsamości cywilizacji europejskiej.

2. ŹRÓDŁA TOŻSAMOŚCI EUROPEJSKIEJ I  KIERUNKI 
JEJ PRZEMIANY

Cywilizacja europejska to wspólnota wartości, która odwołuje się do 
takich symbolicznych źródeł jak: filozofia starożytnej Grecji, prawo 
Rzymu, tradycja judeochrześcijańska, kultura plemion barbarzyń‑
skich oraz Oświecenie (Davies, 2007, s. 19). 



54

Adam Zamojski 

2.1. Filozofia starożytnej Grecji

W Grecji narodziła się filozofia Zachodu, ale starożytna Grecja dała 
światu także historyka Herodota, epika Hezjoda, tragika Ajschylosa. 
Ukształtowała również kanon literatury, w którym istotne miejsce 
zajmują poematy Homera, tragedie Eurypidesa, mowy Demostenesa, 
proza historyczna Tukidydesa (Goodman, 2007, s. 84).
	 Filozofia grecka rozpoczyna się od Talesa z Miletu. Jego działal‑
ność można osadzić w czasie, gdyż przewidział zaćmienie słońca, 
które według astronomów miało miejsce w 585 roku p.n.e. Filozofia 
cywilizacji europejskiej rodziła się zatem w VI wieku przed Chrystu‑
sem (Russell, 2020, s. 29). Poza Talesem Grecja dała Europie i innych 
filozofów przyrody – Anaksymandra, Anaksymenesa, Heraklita, 
Pitagorasa, Parmenidesa, Demokryta (Reale, 1999, s. 75–204).
	 Jońscy filozofowie przyrody zajęli się problemami o kluczowym 
znaczeniu dla ewolucji cywilizacji. Interesowała ich istota arché. Także 
we współczesnej fizyce teoretycznej, gdy dążymy do zunifikowania 
czterech znanych nam oddziaływań fundamentalnych (elektroma‑
gnetycznego, jądrowego słabego i silnego oraz grawitacyjnego), chce‑
my dotrzeć do poznania „pierwszej zasady” świata empirycznego 
(Heller, 2013, s. 59–60).
	 W humanistycznej szkole sofistów Protagorasa z  Abdery, 
Hippiasza z Elidy i Gorgiasza z Leontinoi pojawiła się minima‑
listyczna teoria poznania oparta na sensualizmie, relatywizmie, 
konwencjonalizmie i praktycyzmie. Sensualizm prowadzi do re‑
latywizmu. W świecie, gdzie wszystko staje się względne, trzeba 
tworzyć i wykorzystywać społecznie uzgodnione konwencje, które 
dobieramy, kierując się praktycyzmem. I współcześnie wybieramy 
zwykle to, co jest funkcjonalne. W szkole Protagorasa powstała 
także pierwsza europejska klasyczna estetyka. Oparto ją na tria‑
dzie: naśladownictwo, iluzja, katharsis. Sztuka miała prowadzić 
do przebudowania mentalnego i oczyszczenia. W efekcie miała 
uczestniczyć w procesie stworzenia obywatela polis nowego typu. 
Od starożytności sztuka była wykorzystywana do realizacji celów 
natury politycznej. Użyteczność sztuki nie jest więc odkryciem 
świata współczesnego.
	 Filozofia grecka zmieniła świat. Sokrates, chociaż niczego nie na‑
pisał – jego wielkość poznajemy dzięki przekazom uczniów, którzy 



55

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

poświęcili mu swoją twórczość (Łapiński, 2025, s. 20) – dał nam in‑
telektualizm etyczny oraz metodę elenktyczną i majeutyczną. Z So‑
kratesem identyfikują się także filozofowie, którzy nie zgadzają się 
z tym, że cnota jest dobrem bezwzględnym (Kołakowski, 2012, s. 5). 
Pierre Hadot porównuje nawet w pracy Czym jest filozofia starożytna? 
oddziaływanie myśli Sokratesa z Aten do wagi przesłania Jezusa 
z Nazaretu (Hadot, 2000, s. 49).
	 Platon dał cywilizacji europejskiej idealizm obiektywny, teorię 
degeneracji ustrojów politycznych oraz koncepcję rządów aristoi. 
Z kolei Arystoteles – filozofię realistyczną, etykę „złotego środka” 
oraz oikonomos (element funkcjonujący w ramach paradygmatu fi‑
lozofii praktycznej). Jego odpowiedzią na rządy sprawowane przez 
filozofów była politea. Grekom zawdzięczamy również wynalazek 
demokracji (krytykowanej tak przez Platona, jak i Arystotelesa). Idee 
Greków nie tylko zapłodniły intelektualnie późniejszych miłośników 
mądrości, ale i zmieniły świat. Ukształtowały to, co współcześnie 
nazywamy europejskością (Roszkowski, 2019, s. 23).
	 Europejska przestrzeń intelektualna jest nierozerwalnie złączona 
z grecką myślą filozoficzną. Sam termin „filozofia” w ogólnym zna‑
czeniu theoria przez długi okres stanowił pojęcie zbiorcze dla nauki 
w ogólności (Gadamer, 1992, s. 12).

2.2. System prawa rzymskiego

Termin „prawo rzymskie” oznacza ogół rzymskich norm prawnych 
z okresu od założenia Rzymu do końca panowania cesarza Justynia‑
na. Ten ogół norm wchodzących w skład rozmaitych kompleksów 
instytucji prawa rzymskiego, które wytworzyły się w ciągu wieków, 
dzieli się na dwie rozbudowane dziedziny. Pierwsza obejmuje normy 
prawa publicznego (ius publicum) – normy prawne, które dotyczą 
istnienia, organizacji oraz działalności państwa i chronią interesy 
publiczne. Druga dziedzina obejmuje normy prawa prywatnego (ius 
privatum) – normy prawne dotyczące interesów osób prywatnych 
i chroniące te interesy (Kunderewicz, 1995, s. 4).
	 Na świat wartości cywilizacji europejskiej kultura starożytnego 
Rzymu wpływ wywierała od założenia Wiecznego Miasta. Rzym 
był swego rodzaju pasem transmisyjnym pośredniczącym między 



56

Adam Zamojski 

cywilizowanym światem hellenistycznym a barbarzyńskimi ludami 
zachodu Europy (Dawson, 1961, s. 27).
	 Rzym dał cywilizacji europejskiej Horacego, Wergiliusza, Owidiu‑
sza i Cycerona. Rzymianie byli też twórcami morskiej potęgi handlo‑
wej oraz ustroju republikańskiego, modelu politycznego najbardziej 
rozpowszechnionego na świecie. Rzym wchłonął i przetworzył grec‑
ką tradycję filozoficzną oraz wierzenia religijne. Dał Europie orygi‑
nalny system prawa, stojący u podstawy współczesnych kodeksów. 
W życiu publicznym podstawową rolę zaczęła odgrywać norma 
prawna, która stała się zasadą generującą ład społeczny. W Rzymie 
pojawił się testament – norma prawna odnosząca się do jednostko‑
wego wymiaru. W praktyce oznaczało to usankcjonowanie zdolności 
jednostki do decydowania o własnej woli. Do osiągnięć Rzymu trze‑
ba także zaliczyć system sądowniczy oraz rozwiązania stosowane 
w procedurach legislacyjnych (Gołembski, 2012, s. 53).
	 Rzymscy juryści wypracowali system, który i dziś stanowi podstawę 
prawa na znacznych obszarach Europy i świata pozaeuropejskiego. To 
konsekwencja ekspansji cesarstwa rzymskiego – podbite ludy przejmo‑
wały podstawowe zasady prawa, będące pierwotnie prawem Rzymu. 
Zostały one wyłożone w II w. n.e. w Instytucjach (Institutiones) Gajusza. 
Można w tym dziele znaleźć takie choćby fundamentalne zasady jak 
równość stron wobec prawa, domniemanie niewinności oraz to, że 
duch prawa jest istotniejszy od jego litery (Rietbergen, 2001, s. 60). 
	 Najważniejszą kodyfikacją prawa rzymskiego jest Corpus iuris 
civilis zebrany w 533 r. n.e. za panowania cesarza Justyniana. Składa 
się on z wspomnianych Instytucji Gajusza, cesarskich dekretów, tzw. 
Codex i Digesta, zbioru pojęć dotyczących prawa prywatnego (Riet‑
bergen, 2001, s. 63). Przy układaniu Digestów wykorzystano ułożone 
w sposób systematyczny fragmenty pochodzące z pism czterdziestu 
klasyków (Osuchowski, 1971, s. 124). Zdaniem Martina Goodmana 
„proces kompilacji przepisów prawnych rozpoczęto tysiąc lat wcze‑
śniej, jeszcze za czasów republiki” (Goodman, 2007, s. 242–243). Rów‑
nież Jean Mathiex nadmienia, że w pełni rzymski kodeks Justyniana 
powstał „na podstawie tekstów z dziesięciu poprzednich wieków” 
(Mathiex, 2008, s. 251).
	 Kodeks justyniański zachował się do naszych czasów. Został opu‑
blikowany w 534 r. n.e. Zawiera około 4600 konstytucji cesarskich 
od czasów Hadriana do dnia opublikowania zbioru. Dzieli się na 



57

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

12 ksiąg. Kodyfikację justyniańską tworzą razem Digesta, Instytucje 
(dzielący się na 4 księgi podręcznik dla szkół prawniczych) i kodeks. 
Określenia Corpus iuris civilis zaczęto używać dopiero w XII wieku 
dla łącznego oznaczenia Digestów, Instytucji, kodeksu i nowel justy‑
niańskich uzupełniających lub zmieniających przepisy prawne za‑
warte w kodyfikacji. W druku dzieło to ukazało się po raz pierwszy 
w 1583 r., jako tytuł kompletnego wydania justyniańskich źródeł 
prawnych, opracowanego przez francuskiego humanistę Dionizego 
Gothofredusa (Kunderewicz, 1995, s. 45–46).
	 Imperium Romanum trwało około 1200 lat. Dało ono Europie 
oryginalne wartości cywilizacyjne. Podstawą dalszej ewolucji Europy 
stały się poza wspólnym prawem – utrzymywany siłą legionistów 
rzymskich „Pax Romana” narzucający wzorce interakcji ekonomicz‑
nych w całym imperium (Heather, 2010, s. 378). 
	 W historii cywilizacji europejskiej prawo rzymskie jest zjawiskiem 
o wyjątkowej doniosłości. Stworzenie spójnego i jasnego prawa było 
jednym z największych osiągnięć imperium rzymskiego. Dzięki 
doskonałości formy, jaką wykształciło rzymskie prawo w ramach 
precyzowania pojęć, w logice argumentacji, konstruowaniu proble‑
mów prawnych i przejrzystości ich przedstawienia, stało się ono 
prawdziwą sztuką myślenia prawniczego w świecie cywilizowanym 
(Osuchowski, 1971, s. 20–21). Według Kazimierza Kolańczyka od 
starożytności do czasów dzisiejszych mamy do czynienia z nieprze‑
rwaną tradycją znajomości i stosowania prawa rzymskiego. Z tego 
powodu istotność prawa rzymskiego jako zjawiska historycznego 
i kulturowego o nadzwyczajnej doniosłości jest poza dyskusją (Ko‑
lańczyk, 2007, s. 20).

2.3. Fundament chrześcijański

Arcyważnym źródłem tworzącym cywilizację łacińską stało się 
chrześcijaństwo. Europejczycy budowali swoją tożsamość kulturową, 
sięgając do tekstów starożytnych i Biblii, która stała się księgą Europy 
oraz pism Ojców Kościoła – między innymi św. Ambrożego oraz 
św. Augustyna (Kłoczowski, 2002, s. 13). Ewangelia Chrystusowa 
odmieniła świat hellenistyczny, czasem przejmując święte miejsca 
religii przedchrześcijańskich oraz ich praktyki i formy kultu – czcią 



58

Adam Zamojski 

otaczano na przykład sanktuarium Diany-Artemidy w Efezie (Flis, 
2003, s.  132–133). Ekspansję chrześcijaństwa – zuniwersalizowa‑
nej plemiennej religii żydowskiej – zawdzięczamy w dużej mierze 
podróżom ewangelizacyjnym Pawła z Tarsu. W 313 r. Konstantyn 
Wielki proklamował w edykcie mediolańskim tolerancję dla chrze‑
ścijaństwa, co otworzyło drogę do uznania przez cesarza Teodozju‑
sza I Wielkiego w 391 r., religii Jezusa z Nazaretu za państwową 
religię Imperium Romanum. Chrystianizacja Europy postępowała 
jednak powoli (Le Goff, 2002, s. 92).
	 System wartości, jakie niosło chrześcijaństwo, był po upadku Rzy‑
mu podstawowym budulcem dla przestrzeni symbolicznej, która 
stała się nośnikiem pozwalającym na uformowanie kultury średnio‑
wiecznej Europy (Gołembski, 2005, s. 53). Ten deontologiczny system 
etyczny o heteronomicznych źródłach Europa zawdzięcza doko‑
naniom teologa i filozofa św. Tomasza z Akwinu. Doktor Anielski 
w swej konstrukcji prawa naturalnego odwołuje się do dekalogu 
oraz cnót teologalnych św. Pawła (wiary, nadziei, miłości) zawartych 
w Pierwszym Liście do Koryntian (13,13). 
	 Przyjęcie chrześcijaństwa miało także wymiar cywilizacyjny i poli‑
tyczny. W ten sposób plemiona i państwa stawały się nie tylko częścią 
christianitas, ale i częścią Europy. Wystarczy przypomnieć w tym 
miejscu chrzest Polski oraz zjazd w Gnieźnie. Znaczenie tradycji 
gnieźnieńskiej trudno przecenić. Przypomina ona tak o początkach 
państwowości Polski, jak i o naszych korzeniach europejskich i chrze‑
ścijańskich (Kłoczowski, 2002, s. 103).
	 Święty Jan Paweł II był przekonany, że „ewangelizacja stworzyła 
Europę, dała początek cywilizacji narodów i ich kulturze” (Jan Paweł 
II, 2005, s. 96). Europejski pluralizm kultur narodowych kształtował 
się na fundamencie powszechnie uznawanych wartości chrześcijań‑
skich. Następca św. Jana Pawła II swój pontyfikat również powiązał 
z wizją Europy chrześcijańskiej. Kardynał Joseph Ratzinger, obie‑
rając imię Benedykt XVI, bezpośrednio nawiązał do św. Benedykta 
z Nursji, którego Paweł VI w 1964 roku uroczyście ogłosił „głównym 
niebiańskim patronem u Boga dla całej Europy” (Dąbek, 2011, s. 5).
	 Bez chrześcijaństwa nie zrozumiemy Europy i jej kultury (Jędra‑
szewski, 2017, s. 70). Święta Teresa Benedykta od Krzyża (Edyta Stein) 
przypominała, że Bóg jest prawdą. A kto szuka prawdy, ten szuka 
Boga, choćby o tym nie wiedział.



59

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

2.4. Kultura plemion barbarzyńskich 

Istotną wartość stanowi również „barbarzyński” wymiar tożsamości 
cywilizacji europejskiej. Dziedzictwo ludów zamieszkujących krainy 
określane przez Rzymian barbaricum, znajdujących się za północną 
granicą Cesarstwa Rzymskiego. Dziedzictwo kulturowe plemion 
celtyckich, germańskich, słowiańskich, ugrofińskich czy bałtyjskich. 
Ludów barbarzyńskich nie należy postrzegać wyłącznie jako tła dla 
aktywności wyższej kultury. Miały one własne, wartościowe kultu‑
rowe tradycje. Według Christophera Dawsona

[j]uż w epoce brązu, a nawet jeszcze wcześniej, w Europie środkowej 
i północnej były ośrodki kulturowe o swym autonomicznym rozwoju, 
które wywarły wpływ nie tylko na ludy w sąsiedztwie, lecz nawet na 
wyższą kulturę wschodnich terenów śródziemnomorskich (Dawson, 
1961, s. 98).

	 Zdaniem Karola Modzelewskiego bez zbadania źródeł barbarzyń‑
skich nie można zrozumieć skomplikowanej historii Europy oraz kul‑
turowej różnorodności naszej cywilizacji (Modzelewski, 2004, s. 7–8). 
Jest ona najprawdopodobniej wypadkową aktywności kulturowej 
licznych, tylko z nazwy barbarzyńskich ludów. Wypadkową prze‑
nikających się kultur Celtów, Germanów, Daków, Słowian, Bałtów, 
plemion ugrofińskich i wielu innych, z grecko-rzymską dominantą. 
	 Za przykład wpływu plemion barbarzyńskich na cywilizację euro‑
pejską można uznać ustrój sądownictwa amerykańskiego, właściwie 
wczesnośredniowieczną tradycję anglosaską, która zawędrowała do 
Ameryki. W amerykańskim wymiarze sprawiedliwości sędzia nie 
orzeka o winie. Czyni to ława przysięgłych złożona z wylosowanych 
obywateli, której werdykt musi być jednomyślny. Według Karola 
Modzelewskiego podobnie wyglądało to w salickim prawie ger‑
mańskich Franków na początku VI w., gdzie na czele sądu stał przy‑
wódca lokalnej wspólnoty wiecowej zwany tunginem. Wspólnota 
miała też własny zespół „mówiących prawo” rachinburgów, których 
obowiązkiem było wydanie jednomyślnego werdyktu. Wyrok ten 
był następnie przez aklamację zatwierdzany przez uczestniczących 
w wiecu (Modzelewski, 2004, s. 98–104). 



60

Adam Zamojski 

2.5. Wpływ epoki Oświecenia

Według Immanuela Kanta

Oświecenie to wyjście człowieka z zawinionej przez niego niedojrza‑
łości. Niedojrzałość jest nieumiejętnością w posługiwaniu się własnym 
rozumem bez przewodnictwa innych. Niedojrzałość ta jest zawiniona 
przez człowieka, jeśli jej powód tkwi nie w braku rozumu, ale zdecydo‑
wania i odwagi, by swym rozumem posługiwać się bez zwierzchnictwa 
innych. Sapere aude! – Odważ się posługiwać własnym rozumem! – 
stanowi maksymę przewodnią oświecenia (Kant, 2005, s. 44).

	 Na kształtowanie się tożsamości cywilizacji europejskiej istotny 
wpływ wywarły również poglądy takich myślicieli epoki Oświece‑
nia jak deista i naturalista François-Marie Arouet (Voltaire), filozof 
polityki i wolnomularz Charles Louis de Secondat (Monteskiusz), 
materialista Julien Offray de La Mettrie, sensualista Étienne Bonnot 
de Condillac, pozytywista Jean le Rond D’Alembert, filozof i inicjator 
wydania Wielkiej Encyklopedii Francuskiej Denis Diderot, utylitary‑
sta Claude Adrien Helvétius, wielbiący naturę pedagog Jean-Jacques 
Rousseau czy racjonalista i matematyk Nicolas de Condorcet. Em‑
pirystyczna i pozytywistyczna filozofia polskiego Oświecenia rów‑
nież wydała kilku wybitnych przedstawicieli – Jana Śniadeckiego, 
Stanisława Staszica, Hugona Kołłątaja. 
	 Oświeceniowe koncepcje czyniące rozum głównym arbitrem, wy‑
zwalające umysł z domniemanej nietolerancji i fanatyzmu, propagu‑
jące idee koniecznego postępu i doskonalenia ludzkości, a także wiara 
w wychowawcze kompetencje oświeconych filozofów doprowadziły 
do przebudowy mentalnej i zmodernizowania cywilizacji europej‑
skiej (Drozdowicz, 2006, s. 10–12).
	 Oświecenie, stawiając przed ludźmi problem stosunku sacrum 
i profanum, zmusiło Europejczyków do przemyślenia splotu religij‑
nych i pozareligijnych pierwiastków w życiu człowieka. W efekcie 
doprowadziło do upowszechnienia kartezjańsko-newtonowskiego – 
scjentystycznego paradygmatu mechanistycznego.
	 Przewartościowanie dotychczasowych wartości, specyficznych 
dla tożsamościowej mapy przestrzeni christianitas, zainicjowało pro‑
ces wychodzenia Europy z cywilizacji chrześcijańskiej.



61

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

2.6. Czynniki inicjujące przemianę tożsamości 
cywilizacji europejskiej

Tradycyjna tożsamość cywilizacji europejskiej na naszych oczach 
podlega daleko idącej przemianie. Czynników, które na to wpływają, 
jest legion. Przyjrzyjmy się im bliżej.
	 Fundament chrześcijański jest atakowany przez rozmaitego au‑
toramentu sekty. Część z nich ma wymiar zabawowy (Kościół Jedi, 
Kościół Latającego Potwora Spaghetti), ale część jest destrukcyjna 
(Kościół Zjednoczeniowy założony przez Sun Myung Moona, Kościół 
Scjentologiczny). W Niemczech działalnością scjentologów zajął się 
Federalny Urząd Ochrony Konstytucji.
	 Jako alternatywa dla chrześcijaństwa jawi się religijność neopogań‑
ska. Eklektyczne kulty odwołują się do neolitycznej Wielkiej Bogini 
Matki (wiccanizm), celtyckiego druidyzmu, germańskiego odynizmu 
czy animistycznego szamanizmu. I tak oto polski poseł Marcin Józe‑
faciuk (nauczyciel i były dyrektor zespołu szkół w Łodzi) deklaruje 
się jako poganin i wyznawca religii wicca. Jego pierwszym tatuażem 
był pentagram. Jak twierdzi – inspiracje czerpie z rytuałów dawnych 
zielarek i wiedźm. Józefaciuk oficjalnie jest jednak zwolennikiem 
świeckiego państwa (Kołodziejski, 2024, s. 40–41). W 2000 r. w Polsce 
działało 15 tys. wróżbitów, 10 lat później (według „Dziennika Gazety 
Prawnej”) było ich już 150 tys. To dane branżowe, nieoficjalnie są 
znacznie wyższe. Dziś mówi się nawet o kilkuset tysiącach różnej 
maści wróżbitów pracujących w Polsce. Dla porównania księży jest 
w Polsce 30 tys. Rynek wróżb jest dochodowy, co roku Polacy wydają 
na nie 3 mld zł (Kołodziejski, 2023–2024, s. 40–41).
	 Klasyczną grecką filozofię wypiera synkretyczna filozofia New 
Age odwołująca się do millenaryzmu (Maitreja mesjaszem paru‑
zyjnym ery Wodnika), holistycznego paradygmatu, feminizmu, 
okultystycznych praktyk, kontrkultury. W  jej ramach nakłania 
się adeptów do transformacji świadomości przy wykorzystaniu 
skomercjalizowanych metod. Oferta rynkowa „dóbr i usług ma‑
gicznych” jest urozmaicona. Dla zwolenników filozofii New Age 
człowiek jest uśpionym bogiem. System ten cechuje relatywna ety‑
ka, panteistyczna metafizyka, monistyczna kosmologia i okulty‑
styczna epistemologia. Charakterystyczne jest tu wykorzystywanie 
pisma automatycznego i wiara w moc channelingowych przekazów 



62

Adam Zamojski 

międzygalaktycznych „kierowników duchowych” ludzkości (Za‑
mojski, 2002, s. 333–346).
	 Alternatywą dla klasycznych systemów filozoficznych ma być 
filozofia postmodernistyczna – odpowiedź na kryzys nowoczesno‑
ści, jej duchowej miałkości i „moralnej próżni” (Smart, 1998, s. 104). 
Eklektyczny postmodernizm odrzuca uniwersalną etykę. Jednostka 
to tylko znak pośród innych znaków, człowiek to tylko składowa 
szerszego dyskursu. Nie ma faktów poza faktami językowymi, nie 
ma prawdy obiektywnej i sensów danych z góry. Wypadkową tego 
jest zwalczanie metafizyki. W świecie postmoderny wszystko jest 
grą (Buksiński, 1995, s. 276). 
	 Współcześnie akcentuje się teraźniejszy charakter trwania. Zda‑
niem Józefa Bańki żyjemy w epoce recentywizmu. Obiektywnie ist‑
nieję tylko ja, wszystko inne jest moją chwilową, wirtualną teraźniej‑
szością. Byt i jego istnienie ma sens tylko w czasie teraźniejszym (nie 
ma ani przeszłości, ani przyszłości, „jest tylko recens – drżące istnienie 
aktualnej chwili” (Bańka, 1997, s. 21)). Dobro i zło traktowane są w ra‑
mach recentywistycznej filozofii jako mało istotne fakty-zdarzenia.
	 Europa sekularyzuje się na naszych oczach. Kościoły tracą wpływ 
na postawy ludzkie i społeczeństwo. Odrzuca się „te elementy na‑
uczania kościelnego, które są oceniane jako sprzeczne z indywidu‑
alnymi przekonaniami ludzi wierzących” (Mariański, 2008, s. 251). 
Odnotowuje się coraz mniejszy udział w kościelnych praktykach. 
Kościoły we Francji bywają zamieniane na sklepy lub dyskoteki. Na 
tradycyjnie katolickich terenach Niemiec na niedzielną mszę świętą 
chodzi mniej niż 10 proc. wiernych. W całej Europie drastycznie 
spadła liczba powołań. Rezygnuje się też powszechnie z symboliki 
chrześcijańskiej w przestrzeni publicznej, czego przykładem są ostat‑
nie zalecenia prezydenta Rafała Trzaskowskiego dla urzędników 
Urzędu Miasta w Warszawie (Wszołek, 2024, s. 42–44). Symbole świę‑
te dla chrześcijan bywają też przedmiotem ataku (wyrazem tego była 
np. symbolika ostatniej wieczerzy sparodiowana podczas otwarcia 
igrzysk olimpijskich w Paryżu (Wildstein, 2024, s. 21–24)).
	 Procesowi sekularyzacji towarzyszą indyferentyzm religijny 
i ateizacja, konsumpcjonizm, hedonizm i relatywizm etyczny. In‑
teres zastępuje więzi emocjonalne. Asceza i wyrzeczenie nie są już 
w modzie (Ferguson, 2013, s. 392). Łaciński Zachód odchodzi od 
chrześcijaństwa i  tradycyjnego mistycyzmu. Postchrześcijańskie 



63

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

społeczeństwa pracują nad stworzeniem autorskiej religii o nazwie 
„neutralność światopoglądowa”. W rozwój tej quasi-religijności an‑
gażowane są w coraz większym stopniu mechanizmy Unii Europej‑
skiej (Kucharczak, 2012, s. 65).
	 Istotnym czynnikiem przemiany tożsamości cywilizacji europej‑
skiej jest proces islamizacji Europy. Muzułmanie tworzą „wśród 
narodów ukształtowanych przez chrześcijaństwo „społeczności pa‑
ralelne” (równoległe), odnoszące się z rezerwą, a nieraz pogardą, 
do społeczeństw europejskich” (Krasuski, 2005, s. 178). W Allaha 
wierzy już około 6 proc. Europejczyków. Trend demograficzny jest 
widoczny: za 20–30 lat prawdopodobnie już co piąty mieszkaniec 
Europy będzie się modlił w kierunku Mekki. Wedle oceny Lecha 
Jęczmyka „połowę przyrostu naturalnego Francji stanowią już dzieci 
arabskie” (Jęczmyk, 2006, s. 357). W Paryżu, Londynie i Kopenhadze 
muzułmanie stanowią 10 proc. populacji, w Marsylii i Rotterdamie to 
już 25 proc. UE przegrywa z eksplozją demograficzną świata islamu. 
Zdaniem L. Jęczmyka cywilizacja arabska jest „pewnym kandyda‑
tem do zwycięstwa na terenie ateistyczno-biurokratycznej Europy 
emerytów” (Jęczmyk, 2011, s. 99). 
	 Cywilizacja arabska zaczyna skutecznie konkurować w Europie 
z cywilizacją łacińską. Wysoka dzietność i napływ imigrantów skłania‑
ją islamskich mieszkańców do wykorzystania na szerszą skalę demo‑
kratycznych procedur wyborczych w celu realizacji interesów ummy. 
Zmiany mają wymiar polityczny, religijny, kulturowy, tożsamościowy. 
Trudno spodziewać się skutecznej walki z islamskim radykalizmem, 
skoro priorytetem większości europejskich partii politycznych staje 
się dotarcie do islamskiego elektoratu (Czarnecki, 2017, s. 8).

3. WYNIKI ANALIZY NAUKOWEJ

Cywilizacja antyczna zrodzona w początkach I tysiąclecia p.n.e., zbu‑
dowana na dorobku Greków i Rzymian trwała aż do załamania się 
starożytnego porządku w basenie Morza Śródziemnego (Wipszycka, 
2004, s. 17). Na oblicze Europy wpływ wywarło także dziedzictwo 
wspólnot plemiennych określanych przez Greków barbaroi, a przez 
Rzymian barbari (Tyszkiewicz, 2007, s. 7), ale to Grecja i Rzym stwo‑
rzyły oryginalne wartości cywilizacyjne budujące tożsamość Europy. 



64

Adam Zamojski 

Bez greckiej filozofii oraz rzymskich kodeksów prawnych cywilizacja 
europejska miałaby inne oblicze. Bez łaciny nie powstałyby języki 
romańskie, język liturgiczny Kościoła czy język nauki.
	 Grecka filozofia oraz system prawa rzymskiego mają wartość ponad‑
czasową. Nie jest przesadą stwierdzenie Alfreda Northa Whiteheada, iż 
cała filozofia europejska jest ciągiem przypisów do Platona. Starożytnej 
Grecji zawdzięczamy też tak istotny dla nas wynalazek demokracji. 
Poznanie prawa rzymskiego pozwala ustalić pochodzenie większości 
zasad prawa nowożytnego. Według Wacława Osuchowskiego

Rozwój pojęć i urządzeń prawnych w Rzymie doszedł dzięki praktyce 
i nauce prawa do takiej doskonałości, że prawo to nie tylko w okresie 
istnienia państwa rzymskiego, ale i po jego upadku przez okres kil‑
kunastowiekowy zasilało bogactwem swej myśli tak pod względem 
formy, jak i treści szereg systemów prawnych ludów cywilizowanych 
(Osuchowski, 1971, s. 19).

	 Cywilizacja europejska ufundowana jest na chrześcijańskim syste‑
mie wartości, odwołującym się do Dobrej Nowiny Jezusa Chrystusa 
i prawa naturalnego św. Tomasza z Akwinu. Choć trzeba zauważyć, 
iż od Oświecenia Objawienie, które wcześniej traktowano jako rodzaj 
systemu współrzędnych porządkujących całą rzeczywistość, ustępuje 
miejsca innym układom odniesienia (Bieńkowska, 1999, s. 37).
	 Europa powstała dzięki ewangelizacji. Dziedzictwo narodów eu‑
ropejskich jest zakorzenione w Ewangelii. Cywilizacja europejska 
wciąż żyje jednością wartości fundamentalnych w ramach wielości 
kultur narodowych (Jan Paweł II, 2005, s. 96–97). 
	 Tradycyjna tożsamość cywilizacji europejskiej ufundowana na 
klasycznej greckiej filozofii, Dobrej Nowinie Jezusa Chrystusa, sys‑
temie prawa rzymskiego – na naszych oczach kruszy się podmywa‑
na falami hedonistycznej, zmerkantylizowanej, skupionej na recens 
materialistycznej ponowoczesności. 

4. WNIOSKI

Cywilizacja europejska jest wspólnotą wartości opartą na myśli fi‑
lozoficznej starożytnych Greków, systemie prawnym starożytnych 
Rzymian, religii chrześcijańskiej. Elementem konstytuującym ten 
świat wartości jest przestrzeń symboliczna. 



65

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

	 Współcześnie Europa jest odrywana od swoich kulturowych źró‑
deł (Skitek, 2024, s. 16–19). Jeśli nawet chrześcijaństwo zostanie w Eu‑
ropie zepchnięte na margines, to przyszłość cywilizacji europejskiej 
nie będzie miała charakteru postreligijnego. 
	 Od co najmniej górnego paleolitu jesteśmy homo religiosus. Cechą 
immanentną naszego gatunku jest wiara w istnienie transcendent‑
nych bytów i potrzeba ustalenia z nimi istotnych relacji. Europa na‑
wet w epoce ekspansji indyferentyzmu religijnego i rozkwitu ate‑
izmu generuje i przysposabia zastępcze mistycyzmy (neopoganizm, 
sekciarstwo, New Age). Prawdziwym wyzwaniem dla tradycyjnej 
tożsamości cywilizacji europejskiej w najbliższych dekadach nie bę‑
dzie sekularyzacja, lecz islamizacja przestrzeni kulturowej.
	 Sądzę, że jeśli ludność Europy (czy może szerzej – świata Zacho‑
du) nie zadba w większym zakresie o swą tradycyjną tożsamość, 
nie odkryje na powrót jej bogactwa i wartości, to oddziaływanie 
czynników inicjujących przemianę doprowadzi w niedługim cza‑
sie (być może jednego pokolenia) do nieodwracalnej transformacji 
cywilizacji europejskiej, skutkującej oderwaniem jej od symbolicz‑
nych źródeł. Odpowiedzialność za dalszy przebieg tego procesu 
w dużej mierze spada na podmioty sfery regulacji (szeroko pojęty 
świat polityki) oraz edukację i instytucje takie jak uniwersytety. Po‑
winniśmy mieć świadomość tej ciążącej także na nas – pracownikach 
nauki – odpowiedzialności.

Bibliografia

Bańka, J. (1997). Metafizyka wirtualna. Traktat o strukturach chwilowych. 
Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego.

Bieńkowska, E. (1999). Spór o dziedzictwo europejskie. Między świętym 
i świeckim. Warszawa: Wydawnictwo W.A.B.

Buksiński, T. (1995). New Age a postmodernizm. W M. Gołaszewska (Red.), 
Oblicza nowej duchowości (s. 271–281). Kraków: Uniwersytet Jagielloński.

Chodubski, A. (1998). Wyjaśnianie cywilizacyjne w poznaniu nauk 
humanistycznych (społecznych). W A. Chodubski, A. Piskozub, & 
U. Świętochowska (Red.), Cywilizacje w czasie i przestrzeni. Zeszyty 
Naukowe, 4 (s. 21–33). Toruń: Wydawnictwo Adam Marszałek.

Church, G.M. (2006). Genom dla każdego. Świat Nauki, 2(174), 29–36.



66

Adam Zamojski 

Czarnecki, R. (2017). SZARIAT w imię europejskich wartości. Gazeta 
Polska, 35(1255), 8-10.

Davies, N. (2007). Europa – między Wschodem a Zachodem. B. Pietrzyk 
(Tłum.). Kraków: Wydawnictwo Znak. 

Dawson, Ch. (1961). Tworzenie się Europy. J.W. Zielińska (Tłum.). War‑
szawa: Instytut Wydawniczy Pax. 

Dąbek, T.M. (2011). Św. Benedykt z Nursji. Kraków: Wydawnictwo WAM.
DNA Testing Adviser (b.d.). The Seven Daughters of Eve: Our Ancient Clan 

Mothers. http://www.dna-testing-adviser.com/SevenDaughtersofEve.
html (dostęp: 20.05.2020).

Dobbs, D. (2013). Niespokojne geny. National Geographic, 1(160), 46.
Dobroczyński, M., & Stefanowicz, J. (1979). Tożsamość Europy. Warszawa: 

Państwowy Instytut Wydawniczy.
Drozdowicz, Z. (2006). Filozofia Oświecenia. Warszawa: WN PWN.
Ferguson, N. (2013). Cywilizacja. Zachód i reszta świata. P. Szymon (Tłum.). 

Kraków: Wydawnictwo Literackie.
Flis, A. (2003). Chrześcijaństwo i Europa. Studia z dziejów cywilizacji Zachodu. 

Kraków: „NOMOS”.
Gadamer, H.G. (1992). Dziedzictwo Europy. A. Przyłębski (Tłum.). War‑

szawa: Fundacja ALETHEIA – Wydawnictwo SPACJA.
Gołembski, F. (2005). Tożsamość europejska (aspekty teoretyczne). 

W F. Gołembski (red.), Tożsamość europejska (s. 297–317). Warszawa: 
Uniwersytet Warszawski.

Gołembski, F. (2012). Cywilizacja europejska. Warszawa: Wydawnictwo 
Poltext.

Goodman, M. (2007). Rzym i Jerozolima. Zderzenie antycznych cywilizacji. 
O. Zienkiewicz (Tłum.). Warszawa: Wydawnictwo Magnum.

Hadot, P. (2000). Czym jest filozofia starożytna? P. Domański (Tłum.). 
Warszawa: Fundacja Aletheia.

Heather, P. (2010). Imperia i barbarzyńcy. Migracje i narodziny Europy. 
J. Szczepański (Tłum.). Poznań: REBIS.

Heller, M. (2013). Bóg i nauka. Moje dwie drogi do jednego celu. Michał 
Heller w rozmowie z Giulio Brottim. Kraków: Copernicus Center Press 
Sp. z o.o.

Jan Paweł II (2005). Pamięć i tożsamość. Kraków: Znak.
Jęczmyk, L. (2006). Trzy końce historii czyli Nowe Średniowiecze. Poznań: 

Zysk i S-ka Wydawnictwo.
Jęczmyk, L. (2011). Dlaczego toniemy czyli jeszcze nowsze Średniowiecze. 

Poznań: Zysk i S-ka Wydawnictwo.
Jędraszewski, M. (2017). Kto szuka prawdy szuka Boga. Kraków: Wydaw‑

nictwo M.



67

 Przemiany tożsamości cywilizacji europejskiej

Kant, I. (2005). Odpowiedź na pytanie: czym jest oświecenie? W I. Kant. 
Rozprawy z filozofii historii (s. 45–53). Translatorium Filozofii Niemiec‑
kiej Instytutu Filozofii Uniwersytetu im. Mikołaja Kopernika pod kie‑
runkiem Mirosława Żelaznego (Tłum.). Kęty: Wydawnictwo Antyk.

Kłoczowski, J. (2002). Polska – Europa. Od Gniezna 1000 roku do Polski 
w Unii Europejskiej. Gdańsk: Wydawnictwo Novus Orbis Sp. z o.o.

Kolańczyk, K. (2007). Prawo rzymskie. Warszawa: Wydawnictwo Praw‑
nicze Lexis Nexis.

Kołakowski, L. (2012). Horror Metaphysicus. Kraków: Znak.
Kołodziejski, K. (2023–2024). Człowiek z pentagramem. Sieci, 52(578) / 

1(579), 40–41. 
Krasuski, J. (2005). Europa między Rosją i światem Islamu. Toruń: Wydaw‑

nictwo Adam Marszałek.
Kucharczak, F. (2012). O współczesnej (nie)potrzebie religii. Obecni, 2(25), 

65.
Kunderewicz, C. (1995). Rzymskie prawo prywatne. Łódź: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Łódzkiego.
Le Goff, J. (2002). Kultura średniowiecznej Europy. H. Szumańska-Grosso‑

wa (Tłum.). Gdańsk–Warszawa: Wydawnictwo Marabut – Oficyna 
Wydawnicza Volumen.

Łapiński, K. (2025). Najmądrzejszy. Biografia Sokratesa. Warszawa: Wy‑
dawnictwo Agora.

Mariański, J. (2008). Zmieniająca się tożsamość religijna we współczesnej 
Europie. Religijność pozakościelna. W I. Borowik, & K. Leszczyńska 
(Red.), Wokół tożsamości: teorie, wymiary, ekspresje (s. 245–258). Kraków: 
Zakład Wydawniczy „NOMOS”.

Mathiex, J. (2008). Wielkie cywilizacje. Rozkwit i upadek imperiów. G. Maj‑
cher & M. Żurowska (Tłum.). Warszawa: Świat Książki.

Modzelewski, K. (2004). Barbarzyńska Europa. Warszawa: Iskry.
National Geographic (2016). The Genographic Project® Geno 2.0 Next Ge-

neration Helix Product Privacy Policy. https://genographic.nationalgeo‑
graphic.com/ (dostęp: 12.05.2020).

Osuchowski, W. (1971). Zarys rzymskiego prawa prywatnego. Warszawa: 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe.

Oxford Ancestors (b.d.). https://www.oxfordancestors.com/ (dostęp: 
20.05.2020).

Pawlak, A. (2011). Kształtowanie się tożsamości Europy Środkowej a proces 
integracji europejskiej. Toruń: Wydawnictwo Naukowe GRADO.

Reale, G. (1999). Historia filozofii starożytnej. T. 1: Od początków do Sokratesa. 
E.I. Zieliński (Tłum.). Lublin: Redakcja Wydawnictw Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego.



68

Adam Zamojski 

Rietbergen, P. (2001). Europa. Dzieje kultury. R. Bartołd (Tłum.). Warsza‑
wa: Wydawnictwo Książka i Wiedza.

Roszkowski, W. (2019). Roztrzaskane lustro. Upadek cywilizacji zachodniej. 
Kraków: Biały Kruk.

Russell, B. (2020). Dzieje zachodniej filozofii i jej związki z rzeczywistością po-
lityczno-społeczną od czasów najdawniejszych do dziś. T. Baszniak, A. Lip‑
szyc, & M. Szczubiałka (Tłum.). Warszawa: Wydawnictwo Aletheia.

Skitek, R. (2024). Odrywanie od korzeni. Gość Niedzielny, 17, 16–19.
Smart, B. (1998). Postmodernizm. M. Wasilewski (Tłum.). Poznań: Wy‑

dawnictwo Zysk i S-ka.
Sykes, B. (2002). Siedem matek Europy. K. Kurek (Tłum.). Warszawa: Wy‑

dawnictwo Amber.
Sykes, B. (2007). Przekleństwo Adama. Przyszłość bez mężczyzn. Z. Łomnicka 

(Tłum.). Warszawa: Prószyński i S-ka.
Tyszkiewicz, L.A. (2007). Barbarzyńcy w Europie. Studia z późnego anty-

ku i wczesnego średniowiecza. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Wrocławskiego.

Wildstein, B. (2024). Olimpijski gwałt. Sieci, 32(610), 21–24.
Wipszycka, E. (2004). Miejsce dorobku antyku w dziedzictwie kulturo‑

wym cywilizacji europejskiej. W M. Koźmiński (Red.), Cywilizacja 
europejska – wykłady i eseje (s. 15–28). Warszawa: Wydawnictwo Na‑
ukowe „Scholar”/Collegium Civitas Press.

Wszołek, G. (2024). To gorzej niż zbrodnia, czyli usuwanie krzyży w War‑
szawie. Gazeta Polska, 24(1607), 42–44.

Zamojski, A. (2002). New Age. Filozofia, religia i paranauka. Kraków: Zakład 
Wydawniczy „NOMOS”.

Copyright and License

This article is published under the terms of the Creative Commons
Attribution – NoDerivs (CC BY‑ ND 4.0) License

http://creativecommons.org/licenses/by‑nd/4.0/




