
69

Horyzonty
Polityki

Horyzonty Polityki
2025, Vol. 16, N° 57 

Sugerowane cytowanie :  Musiewicz, P. (2025). Desekularyzacja w sfe‑
rze politycznej. Zarys problematyki i badań. Horyzonty Polityki, 16(57), 69–87. 
DOI: 10.35765/HP.2714.

Piotr Musiewicz
http://orcid.org/0000-0001-8725-7412

Uniwersytet Ignatianum w Krakowie 
piotr.musiewicz@ignatianum.edu.pl

DOI: 10.35765/HP.2714

Desekularyzacja w sferze politycznej. 
Zarys problematyki i badań

Streszczenie

CEL NAUKOWY: Celem naukowym jest zaadaptowanie terminu desekulary‑
zacji do nauk o polityce oraz przedstawienie problematyki badawczej związanej 
z desekularyzacją w sferze politycznej.

PROBLEM I METODY BADAWCZE: W celu pogłębienia badań nad współ‑
czesnym związkiem religii i polityki sięgnięto po socjologiczną kategorię deseku‑
laryzacji i przystosowano ją do badania sfery politycznej. Zastosowano metodę 
analizy pojęć oraz metodę porównawczą dla terminów bliskoznacznych deseku‑
laryzacji, występujących w naukach społecznych. Zastosowano również autorską 
kategoryzację obszarów badawczych dla desekularyzacji w sferze politycznej.

PROCES WYWODU: Wychodząc od opisu pojęcia sekularyzacji w naukach 
społecznych i deficytów w wyjaśnianiu rzeczywistości z nim związanych, ukaza‑
no zasadność wprowadzenia pojęcia desekularyzacji, a następnie zastosowania 
go do badania sfery politycznej. Omówiono kilka przykładów desekularyzacji 
w sferze politycznej i odróżniono ją od implementacji treści religijnych w sferze 
politycznej. Zaproponowano następnie konkretne obszary, w jakich desekula‑
ryzacja w sferze politycznej może być badana.

WYNIKI ANALIZY NAUKOWEJ: Wyniki przekonują też o aktualności 
i istotności zjawiska odradzania się religii w sferze politycznej dla rozumienia 
współczesnej rzeczywistości społeczno-politycznej, bez porzucania badań nad 
sekularyzacją. Stwierdzono potrzebę dalszych badań nad desekularyzacją w sfe‑
rze politycznej, także w związku z napotykanymi problemami. 

WNIOSKI, INNOWACJE, REKOMENDACJE: Rekomenduje się pogłębie‑
nie badań nad desekularyzacją w sferze politycznej, w tym badań pozwalających 



70

Piotr Musiewicz 

na doprecyzowanie kryteriów zwiększania obecności treści religijnych w sferze 
politycznej.

Słowa kluczowe:
desekularyzacja, religia a polityka

Abstract

DESECULARIZATION OF THE POLITICAL SPHERE. 
THE OUTLINE OF THE PROBLEM AND RESEARCH

RESEARCH OBJECTIVE: The scientific goal is to adapt the term deseculari‑
zation to political science and to present research issues related to deseculariza‑
tion in the political sphere.

THE RESEARCH PROBLEM AND METHODS: In order to deepen the 
research on the contemporary relationship between religion and politics, the 
sociological category of desecularization was used and adapted to the study of 
the political sphere. The method of analysis of concepts and the comparative 
method for terms synonymous with desecularization occurring in social sciences 
were used. An original categorization of research areas for desecularization in 
the political sphere was also used.

THE PROCESS OF ARGUMENTATION: Starting from the description 
of the concept of secularization in social sciences and the deficits in explaining 
reality related to it, the justification for introducing the concept of deseculariza‑
tion and then applying it to the study of the political sphere is shown. Several 
examples of desecularization in the political sphere are discussed and distin‑
guished from the implementation of religious content in the political sphere. 
Specific areas in which desecularization in the political sphere can be studied 
are then proposed.

THE RESEARCH RESULTS: The results also convince about the relevance 
and significance of the phenomenon of the rebirth of religion in the political sphere 
for understanding contemporary socio-political reality, without abandoning re‑
search on secularization. The need for further research on desecularization in the 
political sphere was stated, also in connection with the problems encountered.

CONCLUSIONS, INNOVATIONS, AND RECOMMENDATIONS: It 
is recommended to deepen research on desecularization in the political sphere, 
including research that would allow for the clarification of criteria for increasing 
the presence of religious content in the political sphere.

Słowa kluczowe:
desecularization, religion and politics



71

 Desekularyzacja w sferze politycznej

WSTĘP

Celem niniejszych badań jest zaadaptowanie terminu desekularyzacji 
do nauk o polityce, z czym łączy się przedstawienie zarysu proble‑
matyki badania desekularyzacji w sferze politycznej. Adaptacja ta 
i przedstawienie problematyki służyć mają pogłębieniu badań związ‑
ków religii i polityki, w tym szczególnie wypełnianiu luki badawczej 
nad rosnącym w niektórych miejscach znaczeniem religii w sferze 
politycznej w świecie współczesnym.
	 Desekularyzacja pozostaje terminem względnie nowym, powsta‑
łym na gruncie socjologii religii pod koniec XX wieku. Jego powstanie 
związane było i jest z potrzebą dostarczania wyjaśnień dla tych zja‑
wisk społecznych, z których rozumieniem słabo radzą sobie dotych‑
czasowe odmiany teorii sekularyzacji. Chociaż w przeciwieństwie 
do sekularyzacji desekularyzacja nie doczekała się dotąd szerokiego 
opracowania pozwalającego nazywać ją teorią i w literaturze na‑
ukowej mówi się jedynie o koncepcji desekularyzacji (Karpov, 2010, 
s. 232), to założenia i propozycje wypracowane w jej ramach zdają 
się być dobrym punktem wyjścia do znajdowania wyjaśnień dla fe‑
nomenów wzrostu znaczenia religii w sferze społecznej w niektó‑
rych miejscach współczesnego świata. Niniejsze badania skupią się 
na części sfery społecznej mieszczącej się w obszarze badawczym 
socjologii, choć niebędącej na ogół jej pierwszorzędnym zaintereso‑
waniem, a więc na sferze politycznej.
	 Przedstawiam pogląd, że dla badania sfery politycznej – w tema‑
cie jej związku z religią, zwłaszcza w przypadku badania sytuacji 
wzrostów znaczenia religii w sferze politycznej – cenne będzie sko‑
rzystanie z terminu desekularyzacji. Prezentacja problematyki tego 
terminu oraz odniesienie go do sfery politycznej poprzedzone będzie 
omówieniem teorii sekularyzacji w naukach społecznych, co pozwoli 
na lepsze jego zrozumienie i rozgraniczenie z innymi pokrewnymi 
terminami. Na koniec zaproponuję cztery obszary badania deseku‑
laryzacji w sferze politycznej, które pomogą kategoryzować, mam 
nadzieję, kolejne badania w temacie – desekularyzację teoretyczną, 
desekularyzację faktyczną systemu politycznego, normatywną po‑
tencjalną oraz pośrednią. 



72

Piotr Musiewicz 

KLASYCZNA TEORIA SEKULARYZACJI

Chociaż termin sekularyzacji upowszechnił się w zachodnim kręgu 
kultury w XIX wieku, nie posiada wśród badaczy jednego, precyzyj‑
nego znaczenia. W najszerszym ujęciu można ją rozumieć jako „zja‑
wisko rozluźnienia więzi z religią i odchodzenia od zinstytucjonalizo‑
wanych form pobożności” (Mariański, 2017, s. 234). Pionierzy badań 
nad sekularyzacją – Auguste Comte, Karl Marx, Max Weber, Émile 
Durkheim – ukształtowali przekonanie lub przyczynili się do owego 
ukształtowania, że sekularyzacja jest trwającym, postępującym pro‑
cesem związanym z modernizacją społeczeństw, procesem zanikania 
znaczenia religii w obszarze społecznym, politycznym i indywidu‑
alnym. Jej miejsce zajmować mają odkrycia naukowe oraz sposoby 
postępowania i instytucje wyrastające z racjonalnego (rozumianego 
jako nieposiadający pierwiastka nadprzyrodzonego czy duchowego) 
obrazu świata. To klasyczne dla teorii sekularyzacji przekonanie roz‑
wijali następnie w XX i XXI wieku, m.in. Bryan Wilson, Steve Bruce, 
David Voas. Wilson podtrzymywał przekonanie, że sekularyzacja 
postępuje w sposób nieunikniony w ślad za modernizacją (Wilson, 
1998, s. 49) i że kończy się epoka wiary religijnej. Skutkować to ma 
zmniejszaniem wpływu religii na instytucje społeczne, w tym na 
władzę polityczną (która przestaje być sankcjonowana przez reli‑
gię) czy na wiedzę powstającą coraz bardziej pod wpływem badań 
empirycznych. Bruce przekonywał, że przypadek Wielkiej Brytanii, 
mającej być wzorem zachodniej demokracji, ma nieść co najmniej 
na świat zachodni także wzorce sekularyzujące (Bruce, 2002, s. xii; 
Davie, 2010, s. 89–93). Podobnie analizujący wskaźniki religijności 
i statystyki na szerszą skalę Voas wskazywał, że z ich studiowania 
wynika, że Wielka Brytania przestaje być krajem chrześcijańskim i że 
trend ten ma dowodzić generalnego schyłku religii na świecie (Voas, 
2003). Niektórzy badacze, jak były przewodniczący Międzynarodo‑
wego Stowarzyszenia Socjologicznego Michael Burawoy, twierdzili 
nawet, że postępowi sekularyzacji służyć ma i powinna także socjo‑
logia jako nauka stosowana (Burawoy, 2005, s. 5). 
	 Klasyczna teoria sekularyzacji oddziałała nie tylko na socjologię, 
ale i na nauki o polityce. Przekonanie o schyłkowości religii i jej male‑
jącym znaczeniu dla świata społecznego doprowadziło do dominacji 
w naukach o polityce przez prawie cały wiek XX paradygmatu, że 



73

 Desekularyzacja w sferze politycznej

w nowoczesnym społeczeństwie funkcjonują już niemal wyłącznie 
racjonalne (rozumiane jako abstrahujące od religii) mechanizmy wy‑
jaśniania świata i że dla nauk społecznych rola religii jest znikoma 
(Marczewska-Rytko, 2018, s. 18). Przekonanie to zdawały się umac‑
niać popularne wśród politologów idee Francisa Fukuyamy, prze‑
konującego, że trzecia i ostatnia faza rozwoju państw prowadzi do 
zwycięstwa systemu liberalno-demokratycznego (Fukuyama, 1996), 
w którym religia nie odgrywa istotnej roli społecznej. Trudno nie 
zauważyć, że w kontekście zaniku religii i rozwoju społeczeństw 
koncepcja Fukuyamy przypomina ujęcie wczesnych socjologów, choć 
niewątpliwie inspirowana była także determinizmem Hegla.

PÓŹNIEJSZA TEORIA SEKULARYZACJI I  JEJ  SKUTKI 
DLA BADANIA RELIGII W SFERZE PUBLICZNEJ

Późniejsza – to znaczy z końca XX wieku – refleksja nad zjawiskiem 
sekularyzacji doprowadziła do podania w wątpliwość przekonania 
co do istnienia związku między modernizacją a sekularyzacją. Ba‑
dacze tacy jak David Martin, Peter Berger czy Grace Davie zaczęli 
wskazywać na trwający fenomen wzrastania liczebnego wyznawców 
chrześcijaństwa ewangelikalnego w Ameryce Północnej i Południowej, 
w Afryce i Azji oraz na społeczny wpływ Kościołów tego nurtu, a także 
na wciąż silną w początkach XXI wieku pozycję Kościoła katolickiego 
w Europie Środkowej, zwłaszcza w Polsce (Davie, 2010, s. 101–104). 
Podkreślano też niezdolność tezy sekularyzacyjnej do wytłumaczenia 
fenomenu fundamentalizmu religijnego, nadal rozwijającego się we 
współczesnym świecie, oraz wskazywano na przekonanie, że mamy 
do czynienia nie tyle z zanikiem religijności, ile ze zmianą jej charakteru 
(Mariański, 2021, s. 250). Doprowadziło to do wypracowania w ramach 
nauk społecznych stanowiska, że tendencje społeczno-religijne obser‑
wowane w Europie związane z sekularyzacją nie występują lub nie 
występują w ten sposób poza Europą i że nie można trendów przemian 
w Europie uogólniać na resztę świata. Jeszcze dalej w tym kierun‑
ku poszli Monika Wohlrab-Sahr i Marian Burchardt argumentujący 
za istnieniem wielu rodzajów modernizacji, w zależności od tradycji 
historycznych i czynników kulturowych dominujących w danym re‑
gionie (Wohlrab-Sahr & Burchardt, 2012, s. 905). Amerykański badacz 



74

Piotr Musiewicz 

Rodney Stark wezwał wprost do porzucenia idei wczesnej socjologii 
związanych ze spojrzeniem na religię i do wycofania z języka nauko‑
wego terminu sekularyzacji (Stark, 2004, s. 465–475). W efekcie tych 
i innych wystąpień, mimo że klasyczna teoria sekularyzacji posiada 
nadal zwolenników – podnoszących zasadniczo nie zakwestionowane 
twierdzenie o modernizacji niosącej dyferencjację strukturalną, która 
sprzyja faktycznie zmniejszaniu znaczenia religii w sferze publicznej 
(Kotyło, 2012 s. 173) – trudno już bronić stanowiska, że postęp seku‑
laryzacji ma charakter jednorodny i uniwersalny.
	 Podejście szersze i wyważone, uwzględniające wiele uwag za‑
równo ze strony krytyków teorii sekularyzacji, jak i jej zwolenników, 
zaprezentował pod koniec XX wieku amerykański badacz pocho‑
dzenia hiszpańskiego José Casanova. Przyjmuję jego definicję jako 
wiodącą dla dalszego wywodu. Casanova wskazał, że to, co uchodzi 
za teorię sekularyzacji, składa się w istocie z trzech niepowiązanych 
ze sobą bezpośrednio twierdzeń. Pierwsze dotyczy emancypacji sfe‑
ry świeckiej od instytucji i norm religijnych, co dokonywać się ma 
w ramach procesu dyferencjacji. Drugie – odchodzenia w nowo‑
czesnych społeczeństwach od praktyk religijnych i wiary niesionej 
przez religię. Trzecie – prywatyzacji religii, a więc zmniejszenia się 
jej obecności w sferze publicznej i ograniczania jej do sfery prywat‑
nej (Casanova, 2007, s. 410–412). Casanova wyjaśniał, że pierwszy 
obszar jest rdzeniem teorii sekularyzacji i pozostaje dowiedziony, 
a trend z nim związany jest postępujący; drugi może być – i bywa – 
kwestionowany w badaniach dla poszczególnych społeczeństw; 
trzeci proces także jest faktem, lecz mającym charakter raczej tren‑
du historycznego niż składnika strukturalnego nowoczesności czy 
sekularyzacji – w związku z czym może zaistnieć proces odwrotny, 
tj. deprywatyzacji religii w nowoczesnym społeczeństwie.
 	 Modyfikacja teorii sekularyzacji oddziałała też, z pewnym opóź‑
nieniem, na nauki o polityce, w których na początku XXI wieku za‑
częto formułować wyraźną potrzebę uwzględniania w badaniach 
czynnika religijnego i jego wpływu na rzeczywistość społeczno-po‑
lityczną (Kettel, 2012; Grzymala-Busse, 2012).
	 Dalszym efektem weryfikacji tezy sekularyzacyjnej stało się też 
powstanie alternatywnego paradygmatu w naukach społecznych. 
O ile w klasycznej teorii sekularyzacji wyjaśniano przyczyny obecno‑
ści religii w świecie społecznym, o tyle na skutek późniejszych badań 



75

 Desekularyzacja w sferze politycznej

pojawił się postulat, aby badać raczej przyczyny braku religii (Davie, 
2010, s. 103). Zwolennicy takiego podejścia przyjmują założenie, że 
religia, wraz z jej obecnością w życiu społecznym, jest zjawiskiem 
normalnym, pozostającym „rzeczywistością ludzkiej natury” (Bec‑
kwith, 2018, s. 279). Niektórzy podejmujący się analizy szerszego kon‑
tekstu sekularyzacji wskazują, że odradzanie się religijności pozostaje 
przejawem procesu nakierowanego na zakwestionowanie dziedzic‑
twa Oświecenia (Corm, 2007). W tym kontekście – ujęcia religii jako 
naturalnego elementu rzeczywistości społecznej – dla części badaczy 
problematyczna stała się „naturalność” procesu sekularyzacji, co 
skłoniło ich do poszukiwania terminu, który bardziej autentycznie 
korespondowałby z przemianami religii w sferze społecznej.

DESEKULARYZACJA

Wobec odkryć o stosunkowo silnym wpływie społecznym religii 
w krajach pozaueopejskich Peter Berger, przyjąwszy stanowisko 
o religii jako naturalnym zjawisku społecznym, zaproponował użycie 
terminu desekularyzacji (Berger, 1999, s. 2), choć nie sprecyzował 
bezpośrednio jego znaczenia ani w tym dziele, ani w innych. Oma‑
wiający myśl Bergera Janusz Mariański wnioskował, że generalnie 
termin ten można zdefiniować jako „odradzanie się religii w życiu 
publicznym” (Mariański, 2021, s. 150). Szerszą definicję na podstawie 
propozycji Bergera, jak też definicji sekularyzacji Casanovy, sformu‑
łował Vyacheslav Karpov, według którego desekularyzacja to

proces będący przeciwieństwem sekularyzacji, poprzez który reli‑
gia ponownie ukazuje swój społeczny wpływ, będący reakcją na 
wcześniejsze i/lub obecnie towarzyszące jej procesy sekularyzacyjne. 
Proces ten manifestuje się jako połączenie pewnych lub wszystkich 
z następujących tendencji: a) zbliżenie pomiędzy wcześniej zsekulary‑
zowanymi instytucjami i normami religijnymi, zarówno formalnymi, 
jak i nieformalnymi; b) ożywienie wierzeń i praktyk religijnych; c) 
powrót religii do sfery publicznej (deprywatyzacja); d) ożywienie 
obecności religijnej w rozmaitych kulturowych subsystemach, w tym 
w sztuce, filozofii, literaturze oraz zmniejszenie się względnego wpły‑
wu nauki na ożywiającą rolę religii w tworzeniu i podtrzymywa‑
niu obrazu świata; e) redefinicja obszarów wraz z zamieszkującą je 
populacją według przynależności religijnej oraz wpływu religii na 
gospodarkę itp. (Karpov, 2010, s. 250).



76

Piotr Musiewicz 

	 Definicja ta, wraz z dalszą analizą koncepcji desekularyzacji Kar‑
pova, zachęca do badania szeroko rozumianej sfery publicznej pod 
kątem odradzania się w niej obecności religii. Socjologowie idący 
w tym kierunku co Karpov koncentrują się jednak na obecności re‑
ligii w sferze społecznej, to znaczy na liczbach osób podejmujących 
praktyki religijne, na deklaracjach przynależności denominacyjnej, 
na przemianach charakteru religii zmierzających ku popularności 
religijności bardziej zindywidualizowanej i odpowiadającej na su‑
biektywne potrzeby, na liczbie i wpływie społecznych Kościołów 
i wspólnot religijnych, na nowych ruchach religijnych (Mariański, 
2021, s. 158–166). W ramach współczesnych badań nad desekula‑
ryzacją brakuje natomiast koncentracji na sferze politycznej, mimo 
iż Karpov podkreślał rolę czynników politycznych także w tym 
kontekście (Karpov, 2010, s. 253–254). Socjologowie dostrzegają 
nierzadko wzrastającą rolę czynnika religijnego także w świecie 
politycznym, lecz nie pogłębiają badań bezpośrednio nad sferą 
polityczną. Przykładem mogą być odrodzenia religii w sferze pu‑
blicznej w latach siedemdziesiątych i osiemdziesiątych XX wieku 
wskazywane m.in. przez Łukasza Kutyłę, takie jak zwycięstwo 
w Knesecie w 1977 r. syjonistycznego ugrupowania Menachema Be‑
gina wspieranego przez ortodoksyjne ugrupowania religijne w Izra‑
elu, prezydentury Jimmy’ego Cartera i Ronalda Reagana, którzy 
eksponowali chrześcijańską wiarę w życiu publicznym i sprzyjali 
rozwojowi chrześcijaństwa ewangelikalnego, czy też rewolucja is‑
lamska w Iranie w 1979 r. doprowadzająca do ogłoszenia republiki 
islamskiej (Kutyło, 2012, s. 159–160). 

DESEKULARYZACJA, DEPRYWATYZACJA, NAUKI 
O POLITYCE

Przedstawione powyżej rozważania przekonują o niewystarczalno‑
ści socjologii religii w badaniach nad terminem, który powstał w jej 
ramach. Trudno jednak prowadzić badania nad desekularyzacją 
przy użyciu terminów samych tylko nauk o polityce, skoro termin 
ten jak dotąd – inaczej niż w przypadku sekularyzacji – nie był 
w naukach tych używany. Wynika to niewątpliwie z opóźnienia 
w recepcji późniejszej teorii sekularyzacji w ramach nauk o polityce.



77

 Desekularyzacja w sferze politycznej

	 Kształtującą się subdyscypliną politologii, w kręgu zainteresowa‑
nia której znaleźć się może desekularyzacja sfery politycznej, wydaje 
się politologia religii. Chociaż w postulowanym zakresie jej zagadnień 
tematycznych przedstawionym przed Ryszarda Michalaka w 2014 r. 
bezpośrednio nie wymieniono desekularyzacji, ani odrodzenia religii 
w sferze publicznej, pojawiły się terminy pokrewne – sekularyza‑
cji, prywatyzacji i deprywatyzacji religii oraz „implementacji treści 
i zasad religijnych lub filozoficzno-religijnych w sferze politycznej” 
(Michalak, 2014, s. 8-9). Podobny punkt zainteresowań dla politolo‑
gii religii – „sekularyzacja, prywatyzacja i deprywatyzacja religii” 
wyróżniła Maria Marczewska-Rytko (2018, s. 24–25).
	 Przy zestawieniu terminów polskich badaczy z opisem desekula‑
ryzacji nakreślonym przez Karpova szczególnie interesująco brzmieć 
będą dwa fragmenty definicji tego ostatniego – tzn. „powrót religii do 
sfery publicznej (deprywatyzacja)” oraz „zbliżenie pomiędzy wcze‑
śniej zsekularyzowanymi instytucjami i normami religijnymi, zarówno 
formalnymi, jak i nieformalnymi” (Karpov, 2010, s. 250). Jeśli chodzi 
o pierwszy z nich, zarówno socjologia, jak i politologia już go używają. 
Chociaż Michalak przy omawianiu zakresu badań politologii religii de‑
prywatyzacji religii nie definiował, umieścił przy niej przypis odwołują‑
cy się (jak czyni wielu badaczy tej tematyki) do Religii publicznych w no-
woczesnym świecie Casanovy. Ponieważ w związku z jego ustaleniami 
termin deprywatyzacji religii zagospodarowany został do oznaczenia 
tendencji przeciwnej niż prywatyzacja religii – a więc wiąże się (tylko) 
z jednym z trzech obszarów sekularyzacji – to desekularyzacja daje 
szersze pole do badania powrotu religii w sferze społeczno-politycznej 
niż deprywatyzacja. Innymi słowy Casanova poprzez deprywatyzację 
przewidywał możliwość powrotu religii jedynie w sferze publicznej, 
rozumianej przez niego jako sfera społeczeństwa obywatelskiego, nie 
przeczuwał natomiast opcji powrotu religii do dyferencjonowanych 
instytucji społecznych i politycznych (do pierwszego obszaru w swojej 
definicji); desekularyzacja w sferze politycznej przewiduje natomiast 
możliwość badania jednego i drugiego. Patrząc bardziej konkretnie, 
do badań w ramach nauk o polityce miałyby zastosowanie zwłaszcza 
dwa aspekty definicji desekularyzacji Karpova (a więc dwa odwróco‑
ne aspekty sekularyzacji Casanovy), tj. zbliżenie pomiędzy wcześniej 
zsekularyzowanymi instytucjami i normami religijnymi oraz powrót 
religii do sfery publicznej. Wydaje się, że na poziomie ogólnym byłaby 



78

Piotr Musiewicz 

to właściwa definicja desekularyzacji w sferze politycznej i taką też 
proponuję.

IMPLEMENTACJA TREŚCI RELIGIJNYCH W SFERZE 
POLITYCZNEJ A DESEKULARYZACJA

Innym pojęciem bliskim desekularyzacji sfery politycznej jest wspo‑
mniana implementacja treści i zasad religijnych w życiu politycznym. 
W monografii pod redakcją R. Michalaka (2016) zaobserwować można 
szerokie rozumienie terminu, obejmujące nade wszystko koncepcje im‑
plementacji zasad religijnych (myśl polityczno-religijną) różnych grup 
religijnych i myślicieli, ale też implementację rozumianą jako recepcję 
myśli polityczno-religijnej w innym nurcie, poglądy społeczeństwa na 
obecność religii w sferze publicznej, zarys badań geopolityki religii, 
działalność społeczną podmiotów religijnych, badanie związku reli‑
gijności z poziomem frekwencji wyborczej (Michalak, 2016, s. 10–11). 
W pracy znajdują się dwa rozdziały, traktujące o implementacji w spo‑
sób wąski – który należałoby zdefiniować stricte jako wprowadzenie 
zasad religijnych do porządku polityczno-prawnego państwa; rozdzia‑
ły te podejmują problematykę odwołań do Boga i wartości religijnych 
w konstytucjach Polski w XX wieku i zagadnienie wprowadzania od 
czasów reformacji zasad religijnych do systemu politycznego oraz po‑
stępującej odwrotności tego procesu (Skorut, 2016; Masłowska, 2016). 
W odróżnieniu od tego wąskiego ujęcia szerokie charakteryzowałoby 
się zatem podejściem ukazującym idee i poglądy na temat implemen‑
tacji zasad religijnych w życiu politycznym.
	 Trudno dziwić się dominacji badań nad implementacją w ujęciu 
szerokim nad liczbą badań w ujęciu wąskim. Zwłaszcza we współ‑
czesnej kulturze zachodniej odradzanie się religii odbywa się raczej 
w ramach funkcjonowania społeczeństwa niż systemu politycznego 
(Kotyło, 2012, s. 173). Związane jest to z paradygmatem demokracji 
liberalnych o wydzieleniu i oddzieleniu sfery religijnej od politycznej 
(co jest zgodne także z dyferencjacją strukturalną) i ma być, wedle 
założeń liberalizmu, projektem uniwersalnym. Analizujący kontekst 
funkcjonowania współczesnych religii Casanova stwierdził, że „osta‑
tecznie tylko religie publiczne na poziomie społeczeństwa obywatel‑
skiego są zgodne ze współczesnymi uniwersalistycznymi zasadami 



79

 Desekularyzacja w sferze politycznej

i ze współczesnymi zróżnicowanymi strukturami” (Casanova, 2005, 
s. 362). Uświadomienie sobie tego kontekstu ideowo-politycznego 
ogranicza zatem możliwości implementacji zasad religijnych do życia 
politycznego sensu stricto (w rozumieniu wąskim). Mała liczba ba‑
dań przeprowadzonych nad tym tematem bierze się więc nie tylko 
z braku dostrzegania czynnika religijnego w sferze politycznej, ale 
i z ograniczonych możliwości zaistnienia tego czynnika we współ‑
czesnych demokracjach liberalnych. Te ograniczone możliwości nie 
dezawuują potrzeby badań nad obecnością religii w sferze politycznej 
w świecie zachodnim, lecz czynią badania te jeszcze bardziej cieka‑
wymi i potrzebnymi, skoro fenomeny zwiększania takiej obecności – 
także w rozumieniu wąskim – mimo założeń demokracji liberalnych 
w demokracjach tych miewają faktycznie miejsce.
	 W perspektywie nauk o polityce desekularyzację sfery politycz‑
nej, rozumianą przez pryzmaty dwóch aspektów desekularyzacji 
Karpova, można by też definiować jako generalnie rozumianą im‑
plementację, choć zastrzegając, że desekularyzacja sfery politycznej 
będzie pojęciem węższym niż owa implementacja, gdyż chodzić 
będzie w niej o takie wprowadzenie w sferze politycznej owych treści 
i zasad religijnych, które wystąpi po uprzedniej sekularyzacji sfery 
politycznej. Oznacza to, że badanie desekularyzacji sfery politycznej 
powinno z definicji kłaść nacisk na poprzedni stan i kontekst (poli‑
tyczny, historyczny, społeczny, religijny) implementacji treści i zasad 
religijnych w życiu politycznym, choć oczywiście nie ograniczy się 
do niego. Jeśli w wyniku badania okaże się, że implementacja treści 
i zasad religijnych w życiu politycznym nastąpiła nie po sekula‑
ryzacji, wówczas zjawisko takie trzeba będzie nazwać po prostu 
wzrostem obecności religii w sferze politycznej lub implementacją 
zasad religijnych w sferze politycznej (Karpov, 2010, s. 235–237).

PRZYKŁADY DESEKULARYZACJI W SFERZE 
POLITYCZNEJ

Przykładem desekularyzacji w sferze politycznej, który później skla‑
syfikuję, mogą być ustawy uchwalane w państwach w Europy Środ‑
kowo-Wschodniej po roku 1989 r., mające na celu zagwarantowanie 
swobody funkcjonowania Kościołów i związków wyznaniowych 



80

Piotr Musiewicz 

w sferze publicznej oraz – w niektórych przypadkach – gwarancje 
wspierania funkcjonowania Kościołów w pewnych obszarach przez 
państwo. Normy takie były wyrazem desekularyzacji, ponieważ po‑
przedził je w tym regionie niemal półwieczny okres sekularyzacji – 
zmniejszania roli religii w życiu społecznym, dokonywany nade 
wszystko środkami politycznymi w czasach rządów komunistycz‑
nych – była to więc sekularyzacja „odgórna”. Po ustaniu tego okresu 
komunistycznej sekularyzacji i w reakcji na niego następowało – 
w różnych krajach w różnym stopniu – przywracanie społecznej 
pozycji Kościołów, także środkami politycznymi. 
	 Niektóre przypadki określane jako wzrost religijności w sferze 
publicznej – a więc niebędące desekularyzacją w rozumieniu Karpo‑
va – mogą okazać się jednak desekularyzacją w sferze politycznej. Dla 
Karpova przykładem wzrostu religijności nie będącym desekularyza‑
cją są dane pochodzące z badań Finkego i Starka wykazujące, że w la‑
tach 1776–2000 w Ameryce Północnej nastąpił przyrost osób deklaru‑
jących swoją przynależność religijną (od 17 do 62 procent); przyrost 
ten nie wystąpił w odpowiedzi na sekularyzację, lecz był stopniowy 
i w miarę ciągły (Finke & Stark, 2005). Czy wzrost ten – lub inny 
wzrost zaangażowania religijnego w Stanach Zjednoczonych – prze‑
łożył się na desekularyzację w sferze politycznej kraju? Z pewnością 
wzrost wskaźników religijności w Stanach Zjednoczonych, związany 
w dużej mierze z przyrostem liczebnym i wzrostem zaangażowania 
społecznego w ramach chrześcijaństwa ewangelikalnego, stworzył 
większy potencjał oddziaływania na władze polityczne, również 
w zakresie uchwalanych norm. Biorąc pod uwagę deklaracje celów 
działań części Kościołów ewangelikalnych, wśród których znajduje 
się dążenie do prawnego zagwarantowania ochrony życia poczętego 
(rezolucja z Atlanty 1991 r. i z Columbus z 2015 r.), wydaje się, że 
może istnieć związek między wzrostem chrześcijaństwa ewangeli‑
kalnego w USA a uchwalaniem praw stanowych w południowych 
stanach USA w roku 2019 i później, które ograniczały możliwość 
przerywania ciąży po 6. tygodniu życia z wyjątkiem sytuacji zagro‑
żenia życia matki (tzw. Heartbit bills). Precyzyjniejsze wykazanie tego 
związku wymagać będzie odrębnych badań.
	 Przyjmując, że większe gwarancje prawne w zakresie ochrony 
życia poczętego w USA były faktycznie wynikiem wzrostu religijno‑
ści w tym kraju (gwarancje takie nie muszą mieć wszak koniecznie 



81

 Desekularyzacja w sferze politycznej

związku z religią, lecz mogą być inspirowane racjami naturalnymi; 
wydaje się jednak, że w USA czynnik religijny w tym przypadku miał 
istotne znaczenie), wypadałoby mówić także o wzroście religijności 
w sferze politycznej. O ile jednak w sferze społecznej wzrost religijno‑
ści mógł być w jakimś sensie w miarę stały, o tyle w sferze politycz‑
nej uchwalane prawa stanowe dotyczące ochrony życia poczętego 
stanowiły raczej reakcję na poprzedni stan porządku politycznego 
w tym obszarze – porządku, w którym wystąpiła sekularyzacja sfery 
politycznej. Treść wielu praw stanowych dotyczących ochrony życia 
poczętego poszła wszak w przeciwnym kierunku, niż wynikałoby 
to z nauki i zaleceń największych Kościołów w USA – w kierun‑
ku zmniejszającym wpływ treści religijnych w życiu politycznym. 
Dlatego też działania odwrotne – usiłujące przywrócić w życiu po‑
litycznym treści pochodzące z religii, działania widoczne wyraźnie 
w latach 2019–2022, mające wyraz zwłaszcza w normach stanowych, 
należy nazwać desekularyzacją sfery politycznej, nawet jeśli wynika‑
ły one w jakiejś mierze ze wzrostu religijności (nie z desekularyzacji 
w sensie socjologicznym). Może zatem zaistnieć desekularyzacja 
w sferze politycznej bez desekularyzacji w sferze społecznej.

CZTERY OBSZARY DESEKULARYZACJI W SFERZE 
POLITYCZNEJ

W przypadku desekularyzacji w sferze politycznej proponuję cztery 
obszary jej badań. Pierwszy – teoretyczny lub teoretyczno-ideowy – 
odpowiadałby z grubsza rozumieniu szerokiemu implementacji za‑
sad religijnych, obejmowałby zatem rozmaite koncepcje zwiększania 
obecności religii w sferze politycznej, poglądy na ten temat poszcze‑
gólnych organizacji, osób i grup (w tym niewątpliwie przywódców 
organizacji religijnych oraz polityków). Byłaby to generalnie obecność 
idei desekularyzacyjnych w przestrzeni publicznej, do których można 
też zaliczyć obecność symboli religijnych w miejscach publicznych.
	 Drugi obszar obejmowałby badanie zwiększania obecności treści 
religijnych w systemie politycznym rozumianym neoinstytucjonal‑
nie, czyli w instytucjach politycznych, normach polityczno-prawnych 
(konstytucje, ustawy, normy niższego rzędu) oraz działaniach poli‑
tycznych podejmowanych w ramach wyznaczanych przez instytucje 



82

Piotr Musiewicz 

polityczne (Antoszewski, 2012, s. 8). Z obszaru tego proponuję wy‑
dzielić działania polityczne, przenosząc je do oddzielnej kategorii 
(desekularyzacji normatywnej potencjalnej), pozostałą zaś obecność 
treści religijnych w systemie politycznym traktować jako faktyczną 
desekularyzację systemu politycznego (lub rozumienie wąskie). Do‑
tyczyłaby ona uchwalanych faktycznie konstytucji, preambuł, ustaw, 
innych aktów normatywnych, deklaracji instytucji politycznych, 
wnoszących do porządku normatywnego państwa treści religijne. 
Przykładem takiej desekularyzacji może być preambuła konstytu‑
cji Węgier uchwalonej w 2011 r., deklarująca, że Węgry za sprawą 
świętego króla Stefana stały się częścią chrześcijańskiej Europy, oraz 
doceniająca rolę chrześcijaństwa dla trwania narodu węgierskiego.
	 Do desekularyzacji normatywnej potencjalnej zaliczą się nato‑
miast działania i inicjatywy polityczne w ramach systemu politycz‑
nego, proponujące wprowadzenie do systemu treści religijnych, które 
jednak nie doprowadziły do zmiany porządku normatywnego (np. 
projekty ustaw i inicjatyw obywatelskich, które nie zostały uchwalo‑
ne). Sądzę, że mogą być to także debaty parlamentarne i publiczne, 
w których jako uzasadnienia inicjatyw i projektów politycznych po‑
jawiają się argumenty religijne. Przykładem jednego i drugiego zara‑
zem mogą być badania Grzegorza Maronia analizującego argumenty 
religijne w czasie debaty parlamentarnej w polskim Sejmie VIII ka‑
dencji, szczególnie padające w czasie dyskusji nad projektami mają‑
cym zwiększać zakres ochrony życia poczętego (Maroń, 2016). 
	 Czwarty obszar desekularyzacji w sferze politycznej obejmowałby 
nie tyle propozycje – koncepcje – desekularyzacji, ile faktyczne zwięk‑
szenie w systemie politycznym możliwości oddziaływania społeczne‑
go lub społeczno-politycznego czynnika religijnego. Desekularyzacją 
taką byłoby zwiększenie konstytucyjnych i/lub ustawowych wolności 
dla funkcjonowania organizacji religijnych w danym państwie, zwięk‑
szanie wsparcia finansowego przekazywanego przez państwo na rzecz 
organizacji religijnych, zwolnień z podatków, czy zwiększanie możli‑
wości społecznego oddziaływania organizacji religijnych w obszarze 
edukacji (więcej godzin religii, większe możliwości zakładania religij‑
nych szkół czy uczelni). Przykładem takiego obszaru są wspomniane 
ustawy państw Europy Środkowo-Wschodniej uchwalone w roku 
1989 i później zwiększające możliwości oddziaływania społecznego 
Kościołów. Taki obszar desekularyzacji nazwę obszarem pośrednim.



83

 Desekularyzacja w sferze politycznej

WYBRANE PROBLEMY BADAŃ NAD 
DESEKULARYZACJĄ W SFERZE POLITYCZNEJ

Niewątpliwie przedyskutowania i ustalenia wymaga kwestia, kie‑
dy daną treść w którymś z obszarów desekularyzacji w sferze po‑
litycznej uznać należy za treść religijną. Istnieć tu będzie zapewne 
kilka odpowiedzi. Pierwsza za treść taką uzna tylko idee czerpane 
bezpośrednio z religii lub organizacji religijnych wraz z uzasadnie‑
niem religijnym (formalnie wykluczonym w państwach demokracji 
liberalnej). Druga za treść taką uznawać będzie np. normy czerpiące 
swą inspirację z religii czy nauki organizacji religijnych, lecz posia‑
dające inne, niereligijne uzasadnienie ich adekwatności w oficjalnym 
procesie ustawodawczym; nie wyklucza to argumentów religijnych 
np. w parlamentarnej dyskusji nad ustawą, jak było w przypadku 
dyskusji nad prawem aborcyjnym w Polsce. Wspomniana dysku‑
sja pokazuje, że oficjalne uzasadnienia niektórych projektów nie 
są – i w warunkach demokracji liberalnej zapewne nie mogą być 
uzasadnieniami kompletnymi i do końca rzeczywistymi, skoro de 
facto dużą rolę w powstawaniu projektów tych odgrywa czynnik 
religijny. Badania w tym kierunku będą musiały poddać weryfikacji 
poszczególne projekty i normy, sprawdzając, czy – a jeśli tak, to na 
ile – pochodzą one z przesłanek religijnych. Nie ułatwia sprawy fakt, 
że część współczesnych norm może mieć zupełnie świeckie uzasad‑
nienie i faktycznie świecką proweniencję, a pokrywać się treściowo 
z zasadami religijnymi (np. programy wsparcia dla rodzin uchwalane 
w wielu krajach Europy są zbieżne z postulatami katolickiej nauki 
społecznej). Przy innym z kolei rozumieniu sekularyzacji, zaprezen‑
towanym przez Carla Schmitta, wiele współczesnych pojęć byłoby 
zsekularyzowanymi pojęciami teologicznymi (np. idea równości oby‑
wateli wobec prawa to przekształcona idea równości wszystkich 
ludzi przed Bogiem) – idąc tym tropem, należałoby stwierdzić być 
może nieustającą obecność silnych wątków religijnych w polityce. 
Mam nadzieję, że dalsze badania będą mogły rzucić więcej światła 
na tego rodzaju dylematy.
	 Aby nie popadać w skrajność radykalnego odejścia od tezy seku‑
laryzacyjnej, trzeba podkreślić, że badania desekularyzacji w sferze 
politycznej mogą – i powinny – występować jednocześnie z bada‑
niem nie tylko desekularyzacji sfery społecznej, ale i z badaniem 



84

Piotr Musiewicz 

sekularyzacji – w tym sekularyzacji „odgórnej”, dokonywanej przez 
władze polityczne (Karpov, 2010, s. 235). Rzeczywistość społecz‑
no-polityczna nie jest prosta i łatwa w badaniu – stanowi fenomen 
złożony, w którym jednocześnie może dochodzić do sekularyza‑
cji jednych obszarów i desekularyzacji drugich, także w sferze po‑
litycznej (Davie, 1999, s. 65–84). Dlatego badanie desekularyzacji 
sfery politycznej pozostaje siłą rzeczy badaniem fragmentu obrazu 
społeczno-politycznego, lecz właśnie ten fragment wydaje się dziś 
szczególnie wart zainteresowania, z uwagi na wspomnianą lukę ba‑
dawczą nad desekularyzacją w obszarze politycznym.
	 Berger wskazywał, że odrodzenie religii, zapewne także w sferze 
politycznej, miewa bardzo populistyczny charakter i nie obejmuje 
najczęściej tzw. elit kulturalnych (Berger, 2012, s. 313–316). Bada‑
nia nad desekularyzacją sfery politycznej warto istotnie poszerzyć 
o wyjaśnienie jej charakteru, a zwłaszcza przyczyn tego zjawiska. 
Wśród możliwych jej przyczyn można wymienić m.in. niechęć do 
nowoczesności, do zsekularyzowanych elit i do zsekularyzowanego 
państwa ze strony niektórych nurtów religijnych (Berger, 1999), inne 
strukturalne napięcia o charakterze politycznym w społeczeństwie 
otrzymujące swój wyraz w formach i dążeniach religijnych (Kotyło, 
2012, s. 174), potrzeby religijne, kryzys świeckości i idei postępu (Ko‑
tyło, 2012, s. 164), słabość znajdowania skutecznych zastosowań dla 
religii w nowoczesnym społeczeństwie (Beyer, 2005, s. 144), problemy 
społeczne nierozwiązywane przez władze państwowe (np. ubóstwo, 
kryzys instytucji rodziny). Katalog ten warto poszerzyć i pogłębić 
w ramach dalszych badań.

ZAKOŃCZENIE

Mimo pewnych racji niesionych przez klasyczną teorię sekularyzacji, 
związanych z postępem dyferencjacji strukturalnej i wpływem tego 
zjawiska na zmniejszanie się znaczenia religii w sferze społecznej, 
istnieją we współczesnym świecie, także zachodnim, próby, niekiedy 
udane, implementacji treści religijnych do sfery politycznej, które – 
jeśli występują w reakcji na wcześniejszą sekularyzację sfery politycz‑
nej – należy nazwać desekularyzacją w sferze politycznej. Z uwagi 
na dominację przez długi czas w naukach społecznych paradygmatu 



85

 Desekularyzacja w sferze politycznej

sekularyzacyjnego temat desekularyzacji sfery politycznej pozostaje 
mało zbadany i jest podejmowany jedynie w ogólniejszych ujęciach 
relacji między religią a polityką bądź w ramach rodzącej się poli‑
tologii religii – w jednym i drugim przypadku bez użycia terminu 
desekularyzacji sfery politycznej. Termin ten, wraz z bardziej szcze‑
gółowymi obszarami politycznymi, jakich może dotyczyć, okazuje 
się przydatny w zmniejszeniu istniejącej luki badawczej i postępie 
badań nad obecnością religii w życiu politycznym.
	 Niniejszy artykuł nie rości sobie ambicji do kompleksowego 
przedstawienia zagadnienia badań relacji między religią i polityką 
ani nad ich częścią, jaką będzie desekularyzacja sfery politycznej. 
Zarysowanie genezy badań nad desekularyzacją i próba adaptacji 
terminu do nauk o polityce służyć ma także wskazaniu na proble‑
my, z jakimi mierzą się i będą się mierzyć badacze podejmujący tę 
tematykę, jak też możliwych kierunków rozwoju dalszych badań 
w tym temacie, do których zaliczyć należy pogłębienie i poszerzenie 
kategoryzacji obszarów desekularyzacji w sferze politycznej, dalsze 
badania w poszczególnych obszarach – w tym nad uzasadnieniami 
projektów norm politycznych niosących treść religijną i nad sposo‑
bem weryfikacji, kiedy można mówić o takiej właśnie treści – czy 
dalsze badania nad przyczynami desekularyzacji w sferze politycznej 
w konkretnych przypadkach. 

Bibliografia

Beckwith, F.J. (2018). Is Religion Special? More Likely Than Not! 
W D. Boonin (Red.), The Palgrave Handbook of Philosophy and Public 
Policy (s. 277–289). Boulder: Palgrave Macmillan.

Berger, P. (1999). The Desecularization of the World: A Global Overview. 
W P. Berger (Red.), The Desecularization of the World. Resurgent Religion 
and World Politics (s. 1–18). Washington: Grand Rapids.

Berger, P. (2012). Further Thoughts on Religion and Modernity. Society, 
49, 313–316. 

Beyer, P. (2005). Religia i globalizacja. T. Kunz (Tłum.). Kraków: Zakład 
Wydawniczy „Nomos”.

Bruce, S. (2002). God is Dead. The Secularization in the West. Oxford: 
Blackwell.



86

Piotr Musiewicz 

Burawoy, M. (2005). For Public Sociology. American Sociological Review, 
70, 1–5.

Casanova, J. (2005). Religie publiczne w nowoczesnym świecie. T. Kunz 
(Tłum.). Kraków: Nomos.

Casanova, J. (2007). Deprywatyzacja religii. W W. Piwowarski (Red.), So-
cjologia religii. Kraków: Zakład Wydawniczy „Nomos”, 409–428.

Corm, G. (2007). Religia i polityka w XXI wieku. E. Cylwik (Tłum.). War‑
szawa: Wydawnictwo Akademickie Dialog.

Davie, G. (1999). Europe: The Exception that Proves the Rule. W P. Berger 
(Red.), The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World 
Politics (s. 65–84). Washington: Grand Rapids. 

Davie, G. (2010). Socjologia religii. R. Babińska (Tłum.). Kraków: Nomos.
Finke, R., & Stark, R. (2005). The Churching of America, 1776–2005. New 

Brunswick: Rutgers University Press.
Fukuyama, F. (1996), Koniec historii. T. Bieroń & M. Wichrowski (Tłum.). 

Kraków: Znak.
Grzymala-Busse, A. (2012). Why Comparative Politics Should Take Reli‑

gion (More) Seriously. Annual Review of Political Science, 15, 421–442.
Karpov, V (2010). Desecularization: A Conceptual Framework. Journal 

of Church and State, 52(2), 232–270.
Kettel, S. (2012). Has Political Science Ignored Religion? Political Science 

and Politics, 1, 93–100.
Kotyło, Ł. (2012). Teorie socjologiczne a religia. Między sekularyzacją a dese-

kularyzacją. Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego.
Mariański, J. (2017). Sekularyzacja jako megatrend społeczno-kulturowy, 

Relacje Międzykulturowe, 1, 231–257.
Marczewska-Rytko, M. (2018). Politologia religii jako subdyscyplina 

religioznawstwa i/lub nauk o polityce. W M. Marczewska-Rytko 
& D. Maj (Red.), Politologia religii (s. 17–34). Lublin: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej.

Mariański, J. (2021). Peter Ludwig Berger (1929–2017) – przejście od teo-
rii sekularyzacji do desekularyzacji. Lublin: Wyższa Szkoła Nauk 
Społecznych. 

Maroń, G. (2019). Argumenty religijne w procesie ustawodawczym 
w Sejmie Rzeczypospolitej Polskiej VIII kadencji, Przegląd Sejmowy, 
4(153), 49–69.

Masłowska, M. (2016). Między implementacją a deimplementacją ele‑
mentów religijnych w sferze publicznej Finlandii. W R. Michalak 
(Red.), Implementacja zasad religijnych w sferze politycznej (s. 211–222). 
Zielona Góra: Wydawnictwo Morpho. 



87

 Desekularyzacja w sferze politycznej

Michalak, R. (2014). Wstęp. Politologia religii – postulowana subdyscy‑
plina politologii. W R. Michalak (Red.), Religijne determinanty polityki 
(s. 5–14). Zielona Góra: Wydawnictwo Morpho.

Michalak, R. (2016). Wstęp. Implementacja zasad religijnych w sferze 
politycznej jako podstawowy cel badań w zakresie politologii religii. 
W R. Michalak (Red.), Implementacja zasad religijnych w sferze politycz-
nej (s. 5–8). Zielona Góra: Wydawnictwo Morpho.

Skorut, P. (2016). Odwołanie do Boga i wartości religijnych w ustawach 
zasadniczych Rzeczypospolitej Polskiej w XX wieku jako element 
bezpieczeństwa reżimu politycznego i kulturowego. Analiza tematu 
w porównaniu z wybranymi przykładami konstytucji państw eu‑
ropejskich w XX wieku. W R. Michalak (Red.), Implementacja zasad 
religijnych w sferze politycznej (s. 115–128). Zielona Góra: Wydawnic‑
two Morpho.

Stark, R. (2004). SSSR Presidential Address, 2004. Putting an End to Ance‑
stor Worship. Journal for the Scientific Study of Religion, 43(4), 465–475.

Voas, D. (2003). Is Britain a Christian Country? W P. Avis (Red.), Public 
Faith? The State of Religious Belief and Practice in Britain. London: So‑
ciety of Promoting Christian Knowledge, 92–105.

Wilson, B. (1998), The Secularization Thesis: Criticism and Rebuttals. 
W R. Laermas, J. Billiet, & B. Wilson (Red.), Secularization and Social 
Integration: Papers in Honour of Karel Dobbelaere (s. 45–66). Leuven: 
Leuven University Press.

Wohlrab-Sahr, M., & Burchardt, M. (2012). Multiple Secularities: Toward 
a Cultural Sociology of 	 Secular Modernities. Comparative Sociology, 
11, 875–909.

Copyright and License

This article is published under the terms of the Creative Commons
Attribution – NoDerivs (CC BY‑ ND 4.0) License

http://creativecommons.org/licenses/by‑nd/4.0/




