
367

Horyzonty
Polityki

Horyzonty Polityki
2025, Vol. 16, N° 57 

Piotr Sawczyński
http://orcid.org/0000-0003-4115-2978

Uniwersytet Ignatianum w Krakowie
piotr.sawczynski@gmail.com

DOI: 10.35765/HP.2693

Prawnonaturalny decyzjonizm? 
O problematycznym statusie stanu 

wyjątkowego w filozofii politycznej 
Leo Straussa

Streszczenie

CEL NAUKOWY: Celem artykułu jest gruntowne przeanalizowanie tych 
ustępów Prawa naturalnego w świetle historii, w których Leo Strauss poddaje in‑
terpretacji poglądy Arystotelesa na temat stanu wyjątkowego, i wykazanie, że 
choć Strauss umieszcza swoją interpretację w kontekście prawnonaturalizmu, to 
ma ona charakter wybitnie decyzjonistyczny, odległy od klasycznego racjonali‑
zmu politycznego, za to zaskakująco bliski teologii politycznej Carla Schmitta.

PROBLEM I  METODY BADAWCZE: Artykuł jest krytyczną analizą 
tekstu o charakterze filozoficznym. Jego główna teza zakłada, że choć Strauss 
w odniesieniu do „problemu teologiczno-politycznego” pozycjonował siebie 
jednoznacznie po stronie filozoficznego racjonalizmu, to jego poglądy na temat 
stanu wyjątkowego wskazują, że ukradkiem przemycał on do swojego pisarstwa 
dyskurs teologii politycznej.

PROCES WYWODU: Pierwsza część artykułu służy rekonstrukcji poglądów 
Straussa na temat istoty klasycznego prawa naturalnego i usytuowaniu w tym 
kontekście jego wykładni filozofii politycznej Arystotelesa. Druga część jest 
analizą interpretacji, jakiej Strauss poddaje zagadnienie stanu wyjątkowego 
w myśli Arystotelesa, a która wyraźnie podważa jego wcześniejsze twierdzenia 
dotyczące tradycji prawnonaturalnej. Trzecia i ostatnia część artykułu służy nato‑
miast rozważeniu, czy w świetle decyzjonistycznej wykładni stanu wyjątkowego 
proponowanej przez Straussa zasadne jest mówienie o jego „teologii politycznej” 
oraz jakie ryzyko wiąże się z interpretacją klasycznego prawa naturalnego przez 
pryzmat nowoczesnego decyzjonizmu politycznego.

WYNIKI ANALIZY NAUKOWEJ: Przeprowadzona analiza ukazuje istotną 
sprzeczność między twierdzeniami Straussa na temat istoty klasycznego prawa 

Sugerowane cytowanie :  Sawczyński, P. (2025). Prawnonaturalny decy‑
zjonizm? O problematycznym statusie stanu wyjątkowego w filozofii politycz‑
nej Leo Straussa. Horyzonty Polityki, 16(57), 367–381. DOI: 10.35765/HP.2693.

mailto:piotr.sawczynski@gmail.com


368

Piotr Sawczyński 

naturalnego a jego interpretacją poglądów Arystotelesa na aplikowalność norm 
prawa naturalnego w stanach wyższej konieczności. Wyniki analizy pozwalają 
zakwestionować rzekomo jednoznacznie negatywny stosunek Straussa wobec 
nowoczesnego decyzjonizmu politycznego i uprawomocniają tezę o obecności 
śladów dyskursu teologiczno-politycznego w jego filozofii.

WNIOSKI, INNOWACJE, REKOMENDACJE: Poglądy Straussa na temat 
stanu wyjątkowego problematyzują jego utrwalony wizerunek klasycznego 
politycznego racjonalisty niechętnego nowoczesnemu pojmowaniu politycz‑
ności. Równocześnie pokazują one, że ewentualnych powinowactw Straussa 
ze Schmittem należy upatrywać nie tylko w ich krytyce liberalizmu, lecz także 
w wykorzystaniu decyzjonistycznej idiomatyki.

Słowa kluczowe:
Leo Strauss, stan wyjątkowy, Carl Schmitt, Arystoteles, 
decyzjonizm

Abstract

NATURAL RIGHT DECISIONISM? 
ON THE PROBLEMATIC STATUS OF THE STATE 

OF EXCEPTION IN THE PHILOSOPHY 
OF LEO STRAUSS

RESEARCH OBJECTIVE: The article offers an analysis of those fragments 
of Natural Right and History where Leo Strauss interprets the views of Aristotle 
on the state of exception. The aim of the analysis is to demonstrate that although 
Strauss’s interpretation falls within the discourse of natural right, it is also highly 
decisionist: distant from classical political rationalism and close to the political 
theology of Carl Schmitt.

THE RESEARCH PROBLEM AND METHODS: The article is a critical 
philosophical textual analysis. It hypothesizes that although Strauss explicitly 
positioned himself as a philosophical rationalist, his views on the state of excep‑
tion hint at a presence of political theology in his writings. 

THE PROCESS OF ARGUMENTATION: First I position Strauss’s expla‑
nation of Aristotle’s political philosophy against his views on the classic natural 
right. Next, I analyze Strauss’s interpretation of the state of exception in Aristotle 
which clearly impairs his theses on classic natural right. Finally, I speculate if 
Strauss’s decisionist interpretation of the state of exception makes it legitimate 
to speak of his “political theology,” and what are the risks of interpreting classic 
natural right through the prism of modern political decisionism.



369

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

RESEARCH RESULTS: The analysis demonstrates substantial inconsistency 
of Strauss’s theses on classic natural right and his interpretation of Aristotle’s 
views on the applicability of natural right in the states of higher necessity. The 
results allow for questioning Strauss’s reputedly negative attitude to modern 
decisionism and prove the existence of theologico-political discourse in his 
philosophy. 

CONCLUSIONS, INNOVATIONS, AND RECOMMENDATIONS: 
The views of Strauss on the state of exception challenge his well-established 
image of a classical political rationalist averse to the modern understanding 
of the political. At the same time they show that the parallels between Strauss 
and Schmitt might be sought not only in their critiques of liberalism but also in 
decisionist idiomacy.

Keywords: 
Leo Strauss, state of exception, Carl Schmitt, Aristotle, 
decisionism

W 1932 roku trzydziestotrzyletni wówczas Leo Strauss opublikował 
obszerną recenzję Pojęcia polityczności Carla Schmitta, w której dro‑
biazgowo przeanalizował argumentację Schmitta wymierzoną prze‑
ciwko liberalnej wizji polityki (Strauss, 2008). Strauss aprobatywnie 
odnosi się do pracy Schmitta, lecz równocześnie zarzuca mu, że jego 
krytyka liberalizmu mieści się w bliskim liberalizmowi horyzon‑
cie nowożytnego decyzjonizmu, co czyni ją nazbyt powierzchowną 
i niezdolną do wypracowania realnej alternatywy dla światopoglądu 
liberalnego. Po latach Strauss przyzna, że poświęcony Schmittowi 
esej stanowił pierwszy wyraz rodzącego się w nim przekonania 
o potrzebie i możliwości odszukania tego horyzontu w klasycznym 
racjonalizmie politycznym (Strauss, 1965, s. 31). Schmitt natomiast 
będzie konsekwentnie uważał recenzję Straussa nie tylko za wysoce 
przenikliwą, ale też jedyną, która – jak to ujmie – „prześwietliła” 
(durchschaut und durchleuchtet) go jako filozofa i prawnika (za: Meier, 
2012, s. 114).
	 Chociaż w późniejszych tekstach Straussa próżno szukać bezpo‑
średnich odniesień do myśli Schmitta – a w eseju Niemiecki nihilizm 
z 1941 roku sytuuje on wręcz Schmitta w jednym rzędzie z myśli‑
cielami takimi jak Nietzsche, Jünger czy Heidegger, których oskarża 
o wszczęcie zgubnej, nihilistycznej rewolty przeciwko fundamentom 



370

Piotr Sawczyński 

europejskiej cywilizacji – (Strauss, 2011, s. 12), to wspomniana recen‑
zja, wespół z korespondencją listowną obu myślicieli i ich sporadycz‑
nymi kontaktami osobistymi posłużyła niektórym autorom (m.in. 
Drury, 1988; Holmes, 1998) do postawienia tezy o problematycznym 
intelektualnym powinowactwie Straussa i Schmitta – żydowskiego 
emigranta i „koronnego jurysty III Rzeszy” – których miała połączyć 
wrogość do nowoczesnego świata liberalnej demokracji oraz daleko 
posunięta sympatia dla rządów autokratycznych. 
	 Tezę o ich ezoterycznym czy „ukrytym” dialogu najpełniej rozwi‑
nął Heinrich Meier, zwracając uwagę m.in. na uderzające podobień‑
stwa w interpretacjach, jakim obaj poddali pisarstwo Hobbesa (Meier, 
1988). Równocześnie, zdaniem Meiera, choć Strauss i Schmitt szli ręka 
w rękę w krytyce liberalnego oglądu prawa i polityki, to ostatecznie 
ich dialog był świadectwem niemożliwości porozumienia się filozofa 
politycznego z politycznym teologiem, albo „Aten” z „Jerozolimą”: 
o ile wyłącznym trybunałem, przed którym Strauss uprawiał namysł 
o polityce, był ludzki rozum, o tyle Schmitt konsekwentnie formuło‑
wał swoją teorię polityczności w horyzoncie judeochrześcijańskiego 
objawienia. 
	 Część sympatyzujących z demokracją liberalną interpretatorów 
filozofii Straussa (m.in. Zuckert, 2006; Howse, 2014) zarzuca Meiero‑
wi i podążającym za nim autorom, że relację łączącą go ze Schmittem 
próbują oni wykorzystać do rehabilitacji nazistowskiej przeszłości 
tego drugiego, a stronnicza i wybiórcza lektura pozostałych pism 
Straussa służy im do ukazania obu myślicieli jako rzekomych sojusz‑
ników w intelektualnej krucjacie przeciwko nowoczesnemu liberali‑
zmowi. W rzeczywistości, utrzymują obrońcy Straussa, podczas gdy 
antyliberalizm Schmitta najpełniejszy wyraz znalazł w  jego teorii 
stanu wyjątkowego, to Strauss kontrapunktu dla światopoglądu li‑
beralnego szukał na antypodach Ausnahmezustand – w normatywnej 
tradycji klasycznego prawa naturalnego, nie tylko odległej od wszel‑
kich decyzjonistycznych ujęć polityki, ale i stanowiącej niezbywalny 
fundament dla liberalnej teorii uprawnień przyrodzonych. 
	 Chociaż należy zgodzić się, że liczne wypowiedzi Straussa istot‑
nie zdradzają większy niż u Schmitta szacunek dla dokonań współ‑
czesnej liberalnej demokracji – zwłaszcza w wydaniu amerykań‑
skim (Strauss, 1968) – to jednak krytycy tezy o ich intelektualnym 
powinowactwie mają z kolei tendencję do lekceważenia pewnych 



371

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

problematycznych i niejednoznacznych twierdzeń Straussa na temat 
klasycznej tradycji prawnonaturalnej, które pozwalają usytuować ich 
autora znacznie bliżej Schmittowskiego decyzjonizmu, niż życzyliby 
sobie tego jego wspomniani obrońcy. W moim artykule proponuję 
krytyczną analizę być może najistotniejszego z takich twierdzeń: 
krótkiego ustępu z Prawa naturalnego w świetle historii – opus magnum 
Straussa poświęconego najważniejszym teoriom prawnonaturalnym 
w filozofii klasycznej i nowożytnej – gdzie Strauss interpretuje po‑
glądy Arystotelesa dotyczące aplikowalności norm prawa natural‑
nego w stanach wyższej konieczności. Stawiam tezę, że jego śmiała 
wykładnia stanu wyjątkowego ma charakter wysoce decyzjonistycz‑
ny, co pozwala sproblematyzować przytoczone twierdzenie Meiera 
i ukazać Straussa jako myśliciela, który ukradkiem przemycał do 
swojej filozofii dyskurs teologii politycznej. Analiza ta wydaje się 
zasadna tym bardziej, że zarówno krytycy, jak i apologeci Straussa 
tezę o jego rzekomych intelektualnych powinowactwach ze Schmit‑
tem rozpatrują zazwyczaj w kontekście rozważań Straussa o tyranii 
(Strauss, 2009), ustępy z Prawa naturalnego w świetle historii poświę‑
cone stanowi wyjątkowemu przemilczając lub traktując zdawkowo. 
Ambicją mojego artykułu jest zaproponowanie ich pogłębionej, pole‑
micznej interpretacji, aby wykazać, że stosunek Straussa do Schmit‑
towskiego decyzjonizmu był o wiele bardziej niejednoznaczny, niż 
mogła to sugerować jego recenzja Pojęcia polityczności.

PRAWO NATURALNE JAKO ANTYTEZA STANU 
WYJĄTKOWEGO

W jednym ze swoich najważniejszych tekstów, eseju Czym jest filozofia 
polityki?, Strauss charakteryzuje zasadniczą różnicę między klasyczną 
a nowożytną myślą polityczną następująco: „Klasycy zajmowali swe 
stanowisko, odwołując się do normalnej sytuacji jako czegoś różnego 
od wyjątku; Machiavelli wywołuje radykalną zmianę w rozumieniu 
polityki, gdyż odwołuje się do wyjątku, do przypadku ekstremalne‑
go” (Strauss, 1998, s. 98). Można zasadnie utrzymywać, że Straussow‑
skie przedsięwzięcie odrodzenia klasycznej teorii prawa naturalnego 
było w dużej mierze protestem przeciwko tej właśnie zmianie, czyli 
przeciw tendencji do ujmowania polityczności przez pryzmat stanu 



372

Piotr Sawczyński 

wyjątkowego lub stanu wyższej konieczności, upowszechniającej 
się od czasów Machiavellego i Hobbesa, a kulminującej w teologii 
politycznej Schmitta. 
	 Autorskiemu odczytaniu tradycji klasycznej poświęcony jest 
centralny rozdział Prawa naturalnego w świetle historii, gdzie Strauss 
wyróżnia trzy główne nurty tej tradycji: platoński (a  dokładniej 
sokratejsko-platońsko-stoicki), arystotelesowski i tomistyczny. Ich 
wspólnym mianownikiem ma być sprzeciw wobec konwencjonali‑
zmu, czyli poglądu (w formie filozoficznej obecnego zwłaszcza u pre‑
sokratyków i epikurejczyków, zaś w zwulgaryzowanej u sofistów), że 
w świetle braku powszechnej zgody co do zasad sprawiedliwości na‑
leży przyjąć, iż wszelkie prawo regulujące funkcjonowanie ludzkich 
zbiorowości jest efektem konwencji i nie ma podstawy w obiektywnej 
naturze rzeczy. Klasyczni prawnonaturaliści przeciwstawiają mu 
tezę o istnieniu niezmiennej normy sprawiedliwości niezależnej od 
prawa pozytywnego, stanowiącej dla niego wzorzec i pozwalającej 
na ocenę jego wyroków – normą tą jest właśnie prawo naturalne, 
które ma charakter powszechny, nawet jeśli nie jest powszechnie 
rozpoznawane i respektowane.
	 Najmniej uwagi Strauss poświęca nurtowi tomistycznemu, do któ‑
rego odnosi się z wyraźną niechęcią, kwestionując wręcz jego przy‑
należność do tradycji klasycznej sensu stricto. Źródłem owej niechęci 
jest dokonana przez św. Tomasza teologizacja prawa naturalnego, 
uzasadniająca niezmienność i obiektywną ważność zasad natural‑
nej sprawiedliwości nade wszystko ich ugruntowaniem w Bożym 
objawieniu. Takie założenie, zdaniem Straussa, nie tylko zapoznaje 
źródłowe napięcie między rozumem i wiarą religijną, lecz także osła‑
bia filozoficzny charakter klasycznej nauki o prawie naturalnym, co 
wydatnie przyczyni się do jej wypaczenia w nowożytnych teoriach 
uprawnień przyrodzonych (Strauss, 1969, s. 152–153; por. Kries, 1993, 
s. 221).
	 O wiele większą estymą Strauss darzy nurt platoński, w któ‑
rym racjonalność prawa naturalnego ma charakter autonomiczny 
i niezależny od jakichkolwiek zewnętrznych instancji. Zarazem to 
właśnie nastawanie Platona na autonomiczność zasad sprawiedli‑
wości rodziło, podkreśla Strauss, istotne problemy z ich praktyczną 
aplikowalnością w życiu społecznym i politycznym (Strauss, 1969, 
s. 142–143). Jeśli bowiem platońska idea sprawiedliwości odnosi nas 



373

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

z konieczności do pewnej normy transcendentnej wobec świata feno‑
menalnego, to istnieje zasadnicza nieprzystawalność sprawiedliwości 
rozeznawanej przez umysł filozoficzny z zasadami sprawiedliwości 
politycznej, która musi uwzględniać specyficzne wymogi funkcjono‑
wania państwa. W efekcie cnota politycznej rozwagi wymaga osła‑
bienia absolutnego charakteru prawa naturalnego i złożenia ofiary 
z filozoficznych ideałów na ołtarzu społecznej konwencji.
	 Od takich słabości, zdaniem Straussa, wolny jest trzeci z oma‑
wianych przez niego nurtów klasycznego prawa naturalnego – nurt 
arystotelesowski – który z tego właśnie względu zdaje się on trak‑
tować z największym uznaniem. Jak pisze, Arystoteles dzięki swej 
„niezrównanej trzeźwości” (unrivaled sobriety) przeciwstawia „bo‑
skiemu szaleństwu Platona” (Strauss, 1969, s. 146) koncepcję roz‑
tropnie umiarkowaną, w której między prawem naturalnym a wy‑
maganiami społeczności politycznej nie ma zasadniczej dysproporcji. 
Zamiast modelować zasady sprawiedliwości na transcendentnych 
ideałach dostępnych wyłącznie umysłowi filozoficznemu, ujmuje 
je z perspektywy codziennego życia w państwie. W zgodzie z onto‑
logią hylemorfizmu nie zaprzecza wprawdzie istnieniu „czystego” 
prawa naturalnego, lecz podkreśla, że swój pełny kształt uzyskuje 
ono dopiero w połączeniu z „materią” życia politycznego. Jest to 
założenie bezpośrednio związane z fundamentalnym twierdzeniem 
Arystotelesa o politycznej naturze człowieka, który z tego względu 
swoje człowieczeństwo realizować może jedynie we wspólnocie oby‑
watelskiej. W konsekwencji, pisze Strauss, „prawo, które z koniecz‑
ności przekracza polityczne społeczeństwo, nie może być naturalnym 
prawem dla człowieka” (Strauss, 1969, s. 146).

STAN WYJĄTKOWY JAKO PRAWO NATURALNE

Wyzwaniem, z którym musi zmierzyć się Strauss, jest natomiast pro‑
blematyczna teza Arystotelesa wyrażona w siódmym rozdziale księgi 
V Etyki nikomachejskiej, czyli w jedynym znanym ustępie, w którym 
Arystoteles omawia explicite wzajemny stosunek sprawiedliwości na‑
turalnej i konwencjonalnej. Pojawia się tam lakoniczne twierdzenie, 
zgodnie z którym „wszelka sprawiedliwość jest zmienna” (Arystote‑
les, 1996, s. 182), stojące w wyraźnej sprzeczności z jego obszernymi 



374

Piotr Sawczyński 

rozważaniami nad sprawiedliwością rozdzielczą i wyrównawczą, 
a więc sprawiedliwością sensu stricto, której zasady miały być po‑
wszechnie ważne i niezmienne. Jak podkreśla Strauss, lapidarność 
i kontrowersyjność tego „zdumiewającego” (Strauss, 1969, s. 147) 
sądu skutkowała interpretowaniem go przez średniowiecznych 
arystotelików na dwa nieprzystające sposoby. Tomiści dążyli do 
osłabienia jego konwencjonalistycznego wydźwięku, utrzymując, 
że atrybut zmienności przynależy wyłącznie specyficznym prawno‑
naturalnym regułom drugiego rzędu wyprowadzanym z ogólnych 
zasad sprawiedliwości, które z racji swej nadrzędności są uniwersal‑
ne i niezmienne. Natomiast arystotelicy islamscy i żydowscy, tacy 
jak Awerroes i Majmonides, tych konwencjonalistycznych konotacji 
nie tylko nie odrzucali, ale wręcz je wyostrzyli, twierdząc, że „prawo 
naturalne” Arystotelesa to w istocie nic więcej jak powszechnie uzna‑
wane w ramach danej społeczności reguły sprawiedliwego postępo‑
wania, które od prawa czysto pozytywnego odróżnia jedynie oparcie 
ich na „wszechobecnej” (ubiquitous) (Strauss, 1969, s. 147) konwen‑
cji podzielanej przez niemal wszystkie cywilizowane zbiorowości 
polityczne. W tym ujęciu arystotelesowską sprawiedliwość sensu 
largo należy zatem utożsamiać z „legalnym” prawem naturalnym 
bądź z prawem quasi-naturalnym, które z konieczności jest równie 
zmienne jak konwencjonalizująca je społeczna zgoda. 
	 Strauss odrzuca interpretację tomistyczną jako wpływ obcej 
duchowi filozofii Arystotelesa patrystyki, zaś potrzebę odparcia 
poglądu awerroistycznego – choć w jego odczuciu jest on bliższy 
literze analizowanego ustępu Etyki nikomachejskiej – widzi w kwe‑
stionowaniu przez niego przynależności Arystotelesa do grona 
prawnonaturalistów sensu stricto. Dla Straussa ta przynależność jest 
niepodważalna, co wynika choćby z pełnego brzmienia spornego 
ustępu. „Wszelka sprawiedliwość jest zmienna”, pisze Arystoteles, 
po czym niezwłocznie dodaje: „mimo to jednak może być bądź przy‑
rodzona, bądź stanowiona” (Arystoteles, 1996, s. 182). Chcąc bronić 
tezy o zmienności wszelkiego prawa bez czynienia z Arystotelesa 
de facto konwencjonalisty, Strauss proponuje zatem w duchu ary‑
stotelesowskiej phronesis interpretację, którą uważa za „bezpieczną 
pośrednią drogę” (Strauss, 1969, s. 148) między tymi opozycyjnymi 
ujęciami. Twierdzi mianowicie, że w filozofii Stagiryty „sprawiedli‑
wość i prawo naturalne tkwią niejako w konkretnych decyzjach, a nie 



375

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

w ogólnych zasadach” (Strauss, 1969, s. 148), co prowadziłoby do 
wniosku, że choć na płaszczyźnie specyficznych rozstrzygnięć pod‑
lega ono zmianom, to pozostaje trwale niezmienne na płaszczyźnie 
ogólnych zasad. 
	 Skąd jednak nastawanie Straussa na prymat konkretnych de‑
cyzji w nauce Arystotelesa o sprawiedliwości? Wydaje się, że jest 
ono ufundowane na tezie o szczególnym związku sprawiedliwości 
z bezpieczeństwem publicznym. Strauss wywodzi mianowicie, że 
sprawiedliwość sensu largo jest dobrem wspólnym, które oprócz wy‑
mogów sprawiedliwości rozdzielczej i wyrównawczej obejmuje także 
„samo istnienie, samo przetrwanie, samą niezależność wspólnoty po‑
litycznej” (Strauss, 1969, s. 149). W sytuacjach „normalnych” między 
tymi wymogami a imperatywem bezpieczeństwa publicznego nie 
ma sprzeczności, zaś idea dobra wspólnego układa się w harmonijną 
całość. Inaczej rzecz ma się, przekonuje Strauss, w okolicznościach, 
które nazywa „skrajnymi” (extreme situations), czyli w sytuacjach 
domagających się zawieszenia pewnych zasad prawa naturalnego 
w imię ratowania zagrożonej egzystencji państwa. Idzie zapewne 
o wojny (także domowe) i rewolucje, czego jednak nie możemy być 
pewni, jako że Strauss – w duchu pisarstwa ezoterycznego – decyduje 
się „pozostawić te przykre ostateczności pod zasłoną, która słusznie 
je zakrywa” (Strauss, 1969, s. 150). 
	 Wyczerpującego katalogu przesłanek dla zaprowadzenia stanu 
wyjątkowego w istocie nie sposób zaproponować, skoro „niepo‑
dobieństwem jest dokładne określenie tego, co stanowi sytuację 
skrajną w przeciwieństwie do normalnej” (Strauss, 1969, s. 150). Nie 
przeszkadza to jednak Straussowi postawić ogólnej tezy, że choć na 
gruncie arystotelizmu najwyższym prawem w warunkach „normal‑
nych” są zasady sprawiedliwości sensu stricto, to w stanach wyższej 
konieczności staje się nim bezpieczeństwo publiczne. Nastawanie na 
podwójne standardy sprawiedliwości oraz na prymat przetrwania 
w hierarchii politycznych celów zdaje się ryzykownie zbliżać tę wy‑
kładnię prawa naturalnego do poglądów Machiavellego. Toteż, aby 
uniknąć zarzutu makiawelizacji myśli Arystotelesa, Strauss uzupeł‑
nia swoją tezę o dwa dodatkowe założenia. Po pierwsze, jak twierdzi 
w zgodzie z przytoczonym już cytatem z Czym jest filozofia polityki?, 
w przeciwieństwie do Arystotelesa



376

Piotr Sawczyński 

Machiavelli przeczy istnieniu prawa naturalnego, ponieważ swój 
pogląd urabia na podstawie skrajnych sytuacji, w których wymagania 
sprawiedliwości są sprowadzone do wymagań konieczności, a nie na 
podstawie sytuacji normalnych, w których wymagania sprawiedli‑
wości w ścisłym znaczeniu są najwyższym prawem (Strauss, 1969, 
s. 151).

Po drugie, co wydaje się twierdzeniem o wiele donioślejszym i bar‑
dziej problematycznym, zdaniem Straussa 

w skrajnych sytuacjach zazwyczaj ważne zasady prawa naturalnego 
są słusznie zmieniane, czyli zmieniane zgodnie z prawem natural‑
nym; w y j ą t k i  s ą  t a k  s a m o  s ł u s z n e  j a k  i  z a s a d y  (Strauss, 
1969, s. 150, podkreśl. P.Sz.).

	 Jest to teza niezwykle istotna, gdyż pozwala Straussowi niemal 
jednym ruchem zasypać przepaść między absolutyzmem sprawie‑
dliwości a wymogami politycznego sytuacjonizmu. Nie jest bowiem 
tak, że imperatyw bezpieczeństwa publicznego wymaga naruszenia 
prawa naturalnego, czyli złożenia ofiary z filozoficznych ideałów na 
ołtarzu odpowiedzialności cywilnej. Przeciwnie, ustanowienie stanu 
wyjątkowego, a więc okresowe zawieszenie powszechnie ważnych 
norm prawa naturalnego, samo jawi się jako prawo naturalne, jeśli 
tylko służy nadrzędnemu celowi, jakim jest ochrona wspólnoty oby‑
watelskiej. Wysoce problematycznym czyni natomiast to twierdzenie 
jego stosunek do tezy wcześniejszej. Jak bowiem pogodzić opinię, że 
Arystoteles, przeciwnie niż Machiavelli, standardem sprawiedliwości 
czyni sytuację normalną i to właśnie pozwala zaliczyć go do grona 
prawnonaturalistów z tezą, że stan wyjątkowy nie jest wcale mniej 
sprawiedliwy od sytuacji normalnej, a jego zaprowadzenie w sytu‑
acji kryzysowej może wręcz uchodzić za nadrzędną zasadę prawa 
naturalnego? Drugie założenie Straussa zdaje się wprost przeczyć 
pierwszemu, co rodzi wątpliwości, czy cena, jaką decyduje się on 
zapłacić za uniknięcie oskarżeń o ezoteryczny makiawelizm – które 
i tak zresztą się pojawiły (m.in. Drury, 1997; Norton, 2004) – nie 
okazuje się przypadkiem zbyt wysoka.



377

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

TEOLOGIA POLITYCZNA (?) STRAUSSA

Brawurowe i nieortodoksyjne odczytanie arystotelesowskiej phro-
nesis, które Strauss proponuje w Prawie naturalnym w świetle historii, 
każe nam również powrócić do pytania o jego intelektualne powino‑
wactwa ze Schmittem. Jest bowiem dość paradoksalne, a być może 
również symptomatyczne, że w samym sercu filozoficznych rozwa‑
żań o klasycznym prawie naturalnym, które miało przecież stano‑
wić stabilny kontrapunkt dla nowożytnych teorii polityki, odnaleźć 
można dyskurs zaskakująco bliski Schmittowskiemu decyzjonizmo‑
wi, kulminujący w twierdzeniu Straussa, że „nie istnieje ani jedna 
zasada, choćby najbardziej podstawowa, która nie dopuszczałaby 
wyjątków” (Strauss, 1969, s. 150). Co równie istotne, jego decyzjoni‑
styczna interpretacja Etyki nikomachejskiej pozwala podać w wątpli‑
wość przytoczoną na wstępie wpływową tezę Meiera o zasadniczej 
nieprzystawalności myśli politycznej Straussa i Schmitta, których 
połączyć miała niechęć do liberalizmu, ale podzielić miał stosunek 
do „problemu teologiczno-politycznego”. Wydaje się bowiem, że 
rozstrzygającego uzasadnienia dla stanu wyjątkowego Strauss nie 
próbuje wcale odszukać w klasycznej filozofii politycznej, lecz wła‑
śnie w fundamentalnym dla Schmitta rozróżnieniu na przyjaciela 
i wroga, które u Straussa dodatkowo pokrywa się z zakorzenioną 
w teologii opozycją dobra i zła. Jak przekonuje w słowach, których 
próżno szukać w jakimkolwiek utworze Platona bądź Arystotelesa, 
a które z powodzeniem mogłyby wyjść spod pióra Machiavellego lub 
Hobbesa, uniwersalne normy prawa naturalnego „muszą być zmien‑
ne, aby poradzić sobie z pomysłowością zła” (Strauss, 1969, s. 150). 
	 Należy zaznaczyć od razu, że Strauss tego ryzykownego dryfu 
w kierunku teologii politycznej jest najwyraźniej świadomy i stąd 
jego wysiłki, aby mimo wszystko odróżnić swoją decyzjonistyczną 
wykładnię prawa naturalnego od zakorzenionego w teologii chrze‑
ścijańskiej dyskursu Schmitta, który politycznej decyzji o  stanie 
wyjątkowym pozwala zaistnieć w zasadzie ex nihilo. Wprawdzie 
w analizowanym przez nas fragmencie Prawa naturalnego w świe-
tle historii najwyższym autorytetem wydaje się właśnie decyzja, 
jednak wystarczy prześledzić resztę tej oraz innych prac Straussa, 
aby skonstatować, że tym autorytetem – w pełnej zgodzie z założe‑
niami klasycznego racjonalizmu – był dla niego raczej charakter 



378

Piotr Sawczyński 

politycznych decydentów, pozwalający zasadnie żywić nadzieję, że 
podjęta w skrajnej sytuacji decyzja będzie „słuszna i oparta na pełnym 
uwzględnieniu wszystkich okoliczności” (Strauss, 1969, s. 148–149). 
Na tak rozumiany charakter składają się nade wszystko kompetencje 
intelektualne i moralny kręgosłup męża stanu (Strauss, 1964), jednak 
o ile w tradycji klasycznego racjonalizmu charakter politycznych de‑
cydentów miał zazwyczaj jedynie uzupełniać powszechnie wiążące 
normy prawa naturalnego, o tyle u Straussa – przynajmniej w jego 
wykładni stanu wyjątkowego – bez reszty je zastępuje. 
	 Jak ryzykowne jest budowanie politycznego decyzjonizmu wy‑
łącznie na tym „charakterologicznym” fundamencie, dobrze poka‑
zuje krytyka, jakiej teorię stanu wyjątkowego Schmitta poddał swego 
czasu Walter Benjamin – inny niemiecko-żydowski intelektualista 
czasów Republiki Weimarskiej, z którego pracami Strauss, jak sam 
przyznaje, był zaznajomiony (Strauss, 2001, s. 746–747). W 1928 roku, 
a więc sześć lat po publikacji Teologii politycznej, ukazało się Źródło 
dramatu żałobnego w Niemczech, gdzie Benjamin analizuje utwory nie‑
mieckich dramatopisarzy doby baroku ukazujące funkcjonowanie 
dworu monarszego w obliczu politycznych i militarnych wyzwań. 
Najbardziej brzemienną w skutki słabością barokowego suwerena 
okazuje się w nich doprowadzona do skrajności niedecyzyjność, która 
eksponuje „antytezę między władzą panującego a zdolnością pano‑
wania” (Benjamin, 2013, s. 72), czyli wstydliwy rozziew między abso‑
lutną pełnią władzy a absolutną niemożnością wcielenia jej w życie. 
Rozziew ten widać najwyraźniej we wszelkich sytuacjach wyższej ko‑
nieczności, które – jak wywodzili tyleż Schmitt, co Strauss – domagają 
się stanowczego działania i przedsięwzięcia nadzwyczajnych środ‑
ków. Tymczasem nienagannie wykształcony, prawy i rządzący z bo‑
skiego nadania barokowy monarcha dysponuje wprawdzie formalną 
prerogatywą zawieszania obowiązującego porządku prawnego, lecz 
ta radykalna perspektywa bez reszty go paraliżuje, uniemożliwiając 
jakiekolwiek wiążące rozstrzygnięcia, a już na pewno rozstrzygnię‑
cia, które – jak chciał tego Strauss – będą „słuszne i oparte na pełnym 
uwzględnieniu wszystkich okoliczności”. 
	 W świetle krytyki Benjamina decyzjonistyczny typ idealny sfor‑
mułowany przez Straussa jawi się jako zgoła fantazmatyczny. Sko‑
ro bowiem, jak czytamy w Prawie naturalnym w świetle historii, „nie 
istnieje ani jedna zasada, nawet najbardziej podstawowa, która nie 



379

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

dopuszczałaby wyjątków”, a zarazem „niepodobieństwem jest do‑
kładne określenie tego, co stanowi sytuację skrajną w przeciwień‑
stwie do normalnej” (Strauss, 1969, s. 150), to czy charakter politycz‑
nego decydenta istotnie jest wystarczającym gwarantem słuszności 
podjętego w stanie wyjątkowym rozstrzygnięcia i  jego zgodności 
z prawem naturalnym? Jeśli nawet gruntowne wykształcenie i nie‑
naganna moralność nie chronią przed afektami lub popadnięciem 
w stupor, to pojawia się ryzyko ustanowienia w majestacie prawa 
bezterminowej anomii. Na gruncie decyzjonizmu tylko skuteczność 
rozstrzygnięć zapewnia przecież stabilność ładu polityczno-praw‑
nego, zatem nie mogąc w sytuacji skrajnej wydać rozkazu, decydent 
de facto normalizuje wyjątek. W konsekwencji, gdy decyzjonistyczny 
aspekt prawa naturalnego ulega zablokowaniu, nic nie chroni stan 
wyjątkowego – w założeniu Straussa zawsze tymczasowego – przed 
osunięciem się w permanencję. O takiej właśnie degeneracji zdawał 
się pisać Benjamin, utrzymując dosadnie, że „«stan wyjątkowy», 
w którym żyjemy, jest regułą” (Benjamin, 2012, s. 315; por. Agamben, 
2008).

ZAKOŃCZENIE

W świetle powyższych paradoksów należy skonstatować, że głównym 
wyzwaniem dla proponowanej przez Straussa wykładni arystote‑
lesowskiej teorii prawa naturalnego jest zasadniczy rozdźwięk za‑
wartego w Etyce nikomachejskiej twierdzenia o zmienności wszelkich 
zasad sprawiedliwości z przyjętą przez Straussa definicją klasycz‑
nego prawa naturalnego jako alternatywy dla konwencjonalizmu. 
Rozdźwięk ten można byłoby przezwyciężyć albo – jak tomiści – 
bagatelizując znaczenie arystotelesowskiej tezy, albo – jak awerro‑
iści – kwestionując przynależność Arystotelesa do grona prawnona‑
turalistów sensu stricto. Strauss na żadne z tych rozwiązań nie chce 
jednak przystać, wystrzegając się na równi konwencjonalizacji myśli 
Arystotelesa (a więc rozwiązania „awerroistycznego”) i wchodzenia 
w buty teologa politycznego (czyli rozwiązania „tomistycznego”). 
Paradoksem, w jaki wikła się, wypatrując „bezpiecznej pośredniej 
drogi” między tymi opozycyjnymi stanowiskami, jest natomiast zgło‑
szenie akcesu do obydwu, tyle że niejako „tylnymi drzwiami”, gdyż 



380

Piotr Sawczyński 

od strony Schmittowskiego decyzjonizmu. Być może zatem – wypada 
skonstatować – via media, jakiej Strauss w duchu arystotelesowskiej 
phronesis wytrwale w swojej pracy poszukiwał, nie była wcale aż tak 
bezpieczna, jak mu się to zrazu wydawało. 

Bibliografia

Armada, P. (2012). Szkoła myślenia politycznego Leo Straussa. Kraków: 
Akademia Ignatianum.

Arystoteles (1996). Etyka nikomachejska. Tłum. D. Gromska. W Ary‑
stoteles, Dzieła wszystkie. T. 5 (s. 7–300). Warszawa: Wydawnictwo 
Naukowe PWN.

Benjamin, W. (2012). O pojęciu historii. Tłum. A. Lipszyc. W W. Benja‑
min, Konstelacje. Wybór tekstów (s. 311–323). Kraków: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego.

Benjamin, W. (2013). Źródło dramatu żałobnego w Niemczech. Tłum. A. 
Kopacki. Warszawa: Wydawnictwo Sic!.

Drury, S.B. (1988). The Political Ideas of Leo Strauss. New York: Palgrave 
Macmillan.

Drury, S.B. (1997). Leo Strauss and the American Right. New York: St. Mar‑
tin’s Press.

Holmes, S. (1998). Anatomia antyliberalizmu. Tłum. J. Szacki. Kraków–
Warszawa: Znak–Fundacja im. Stefana Batorego.

Howse, R. (2014). Leo Strauss: Man of Peace. New York: Cambridge Uni‑
versity Press.

Kries, D. (1993). On Leo Strauss’s Understanding of the Natural Law 
Theory of Thomas Aquinas. The Thomist, 57(2), 215–232. DOI: 10.1353/
tho.1993.0035

Meier, H. (1988). Carl Schmitt, Leo Strauss und “der Begriff des Politischen”: 
Zu einem Dialog unter Abwesenden. Stuttgart: J.B. Metzlersche Ver‑
lagbuchhandlung und Carl Ernst Poeschel Verlag GmbH.

Meier, H. (2012). Die Lehre Carl Schmitts: Vier Kapitel zur Unterscheidung 
Politischer Theologie und Politischer Philosophie. Stuttgart: J.B. Metzler.

Mordarski, R. (2007). Klasyczny racjonalizm polityczny w ujęciu Leo Straus-
sa. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego.

Norton, A. (2004). Leo Strauss and the Politics of American Empire. New 
Haven–London: Yale University Press.

Strauss, L. (1964). The City and Man. Chicago: Rand McNally & Company.
Strauss, L. (1965). Spinoza’s Critique of Religion. New York: Schocken 

Books.

https://doi.org/10.1353/tho.1993.0035
https://doi.org/10.1353/tho.1993.0035


381

 Prawnonaturalny decyzjonizm?

Strauss, L. (1968). Liberalism Ancient and Modern. New York: Basic Books.
Strauss, L. (1969). Prawo naturalne w świetle historii. Tłum. T. Górski. 

Warszawa: Instytut Wydawniczy „Pax”.
Strauss, L. (2001). Gesammelte Schriften. T. 3: Hobbes’ politische Wissenschaft 

und zugehörige Schriften. Stuttgart: J. B. Metzler.
Strauss, L. (2008). Uwagi do Pojęcia polityczności Carla Schmitta. Tłum. 

P. Graczyk & B. Kuźniarz. Kronos, 7(3), 58–73.
Strauss, L. (2009). O tyranii. Zawiera korespondencję Strauss–Kojève. Tłum. 

P. Armada & A. Górnisiewicz. Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Jagiellońskiego.

Strauss, L. (2011). Nihilizm niemiecki. Tłum. A. Lipszyc. Przegląd Poli-
tyczny, 107, 5–21.

Zuckert, C. & M. (2006). The Truth about Leo Strauss. Chicago–London: 
The University of Chicago Press.

Copyright and License

This article is published under the terms of the Creative Commons
Attribution – NoDerivs (CC BY‑ ND 4.0) License

http://creativecommons.org/licenses/by‑nd/4.0/




